وہ و یوسف - أبناً حَبِيباً

تأليف: ادوين كيرك

بنعمة الاله من تأملات بعنوان:

تعريب ف. أ.

Joseph - a Beloved Son

المحتويات

| ۱  | مقدّمة                          |   | ۱      |
|----|---------------------------------|---|--------|
| ۲  | نمط من شعب الاله<br>۱۰۲ ولادتهم |   | ۲<br>۲ |
|    | ۲.۲ طاعتهم ومعاناتهم            |   | ٣      |
| ٣  | نمط من المسيح<br>سري الايت      |   | ٤      |
|    | ۱۰۳ ولادته                      |   | ہ<br>۲ |
|    | ۳.۳ حادثة الرفض                 |   | ٨      |
|    | ٤.٣ اسلوب الرفض                 |   | ٩      |
| ٤  | ندم و أسى                       | • | 1      |
| ٥  | يأس                             | • | 1      |
| ٦  | موت المسيح                      | ١ | ۱      |
| ۷  | غياب سنين كثيرة                 | • | 1      |
| ٨  | اغواء                           | ٢ | 1      |
|    | الصبر عند المعاناة              | ~ | 11     |
| ۱۰ | منسياً                          | • | ۱      |
| ۱۱ | رجل واحد للآله                  | ١ | ۱.     |

| ۱۷ | ١٢ الاقوار برجل الاله               |
|----|-------------------------------------|
| ۱۸ | ١٣ الايمان بالمسيح                  |
| ۱۹ | ١٤ المجد عقب الالام                 |
| ۲۰ | ١٥ يسوع المسيح هو هو                |
| 21 | ١٦ المُعيل                          |
| ۲١ | ١٧ تباركت الامم قبل اسرائيل         |
| 22 | ١٨ بداية المصالحة                   |
| ۲۳ | ١٩ ادراك الحاجة                     |
| ۲٤ | ٢٠ صحوة الضمير                      |
| 22 | ٢١ تعاملات حكيمة مع المذنبين        |
| ۲۷ | ۲۲ مخاوف                            |
| ۲۸ | ۲۳ اختیار مؤلم                      |
| 29 | ۲٤ مرة اخرى امام سيد مصر            |
| ۳۰ | ۲۵ تعاملات مميزة                    |
| ۳١ | ٢٦ الصاق الخطيئة                    |
| ٣٣ | ۲۷ اعتراف                           |
| ٣٤ | ۲۸ حب يقود الى حزن بحسب مشيئة الاله |
| 30 | ۲۹ اعلان ذاتي                       |

| 42 | ۳۰ مصالحة                   |
|----|-----------------------------|
| 42 | ۳۱ علاقة وشركة              |
| ۳۷ | ۳۳ «مخلّصاً» و «ربّاً»      |
| ۳۸ | ٣٣ حاملو الاخبار السارّة    |
| ۳٩ | ٣٤ الترحيب بالأخبار السارّة |
| ٤٠ | ٣٥ الكل بالنعمة             |
| ٤١ | ٣٦ نمط من الكنيسة           |
| ٤١ | ٣٧ نمط من الملُّك الألفي    |
| ٤٣ | ۳۸ أفكار ختامية             |

حكاية يوسف سوف لن تفقد اثارتها. بالاضافة الى قيمتها الروحية العميقة — تأريخياً ورمزياً — فان عواطفها وانفعالاتها، وتسجيلها للصبر والشجاعة الصامدة، متوّجة بمكافأة غير متوقّعة غير انها مجيدة، كانت قد فتنت عقل الطفل دوماً، سواء كان عبراني ام أممي.

يوسف كان من ضمن اولئك في عبرانيين ١١ الذين عاشوا بالايمان في عالم لم يكن مستحقاً لهم. آلامه كانت مريرة. «في الحدّيدِ دَخَلَتْ نَفْسُهُ»، «قَوْلُ الرَّبِّ امْتَحَنَّهُ» (مزمور ١٠٥). تعلّم من خلال تجربة أليمة، الى أي مدى من التقلّب، والوحشية، والقسوة، وعدم الرحمة ممكن ان يكونوا رجال ونساء هذا العالم. ليس هناك من قديس في الوقت الحاضر، من يسعى بجدية لان يعيش بحسب مثال سيّده، يعجز عن الشعور، بدرجة كبيرة او صغيرة، بالقرابة الروحية من يوسف.

بمروضي محاف بينا القدر من السعة. كل تفصيلة بامكانها ان تحمل ثقلاً كاملا للمدلول الرمزي، الكتاب المقدّس بهذا القدر من السعة. كل تفصيلة بامكانها ان تحمل ثقلاً كاملا للمدلول الرمزي، كلاً فيما يخص حياة، وموت، ومُلك ربّنا، وتجربة شعبه. في هذه الدراسات التأملية، على العموم، ينبغي أن يؤخذ بنظر الاعتبار دوماً، ان سجل الاحداث هذا هو كامل من الناحية التأريخية، أي ان الاله من خلال الوحي تسبّب في كتابة تلك الأجزاء المتعلّقة فقط بخادمه والتي هي ضرورية «كثال» لنا، ولاجل «تحذيرنا» و «تعليمنا». يوسف كان شخصاً حقيقياً، عاش في العصر المذكور، وجميع تجاربه كانت حقيقية.

لو كَان يوسف اسطورة وقصته ضرباً من الخيال لكان زائفاً ذلك التشجيع المُستمَد من قبل المؤمنين على مر العصور من سرد الاحداث هذه لآلامه وترفيعه. بالاضافة الى ذلك، لن يكون هناك اي أساس – او على الاقل اساسا رمليا فقط – يبنى عليه تركيبا مثاليا، ولن تكون هناك قائمة لاجزاء من العهد الجديد، ولو تم اعتبار أي من الاجزاء اسطوريا، فكيف يمكن ان تكون هناك ثقة في الكل؟ لكن سجل الاحداث يحمل سمة الحق في وجهه. لا بل اكثر! فان الروح القدس يولّد حسّاً من القرابة الروحية في قلب المؤمن المتمرّن مع خادم الرب الجُوّب والمُتحَن والذي يُخبر عنه. ما متر به يوسف، فان قديسين اخرين في ايام اخرى كانوا في معظمه قد اختبروه، ربمًا ليس بنفس القدر من الالم. في اليوم الحاضر، ان القيمة التأريخية للكتاب المقدس تحظى بمكانة ارفع في تقدير

الباحثين مما كانت عليه منذ عقود عديدة من الزمان، وذلك لان شهادة علم الآثار والحفريات لا يمكن وضعها جانبا. هذا لا يعني ان الناس قد أُحضروا الى الاعتراف الصحيح بالاله وبحالتهم امامه، لكنها تينّ كيف كانوا مخطئين، وكيف ان «اناس غير متعلّمين وبسطاء» كانوا على صواب في اعتبارهم الموقّر لـ «كلمة الحق». عند مواصلة هذه التأملات، لتكن الفكرة هذه عن صدق اساسها التأريخي حاضرة في خلفية الذهن على الدوام، وعندها ستكون التغذية التي يستمدّها القلب ثرية وزاخرة لو كان هناك حقاً اتكال متواصل وغير منحاز على الروح القدس.

نمط من شعب الآله

### ١٠٢ ولادتهم

۲

ليتم الأخذ بنظر الاعتبار سرد الاحداث أوّلاً، ومن ثم، في حس مجازي، التاريخ الروحي لاحد اولاد الاله. في البد،، بالنسبة لولادته. كان ابن صلاة وكرب الذات – الابن البكر لراحيل الحبيبة، التي امسك الرب عنها هذه البركة لفترة طويلة. في صراع لمذهن، وبدون تفكير، صرخت الى زوجها، «هَبْ لي بَنِينَ، وَالاً فَأَنَا أُمُوتُ!» (تكوين ٣٠: ١). من المناسب كان التذكير الموتخ بأن الاله هو الواهب الوحيد لكل الحياة. لكن الاله افتقدها. ونزع عنها عارها بمنحها يوسف، وبنفس الوقت اعطاها عهّدا سرّيا بانه سوف يزيد عليه ً ابنا اخرا. أظيس كل شخص مولود ولادة ثانية هو ثمرة مخاض ومشقة؟ أولاً، عن الام وجهاد الرب يسوع «بَرَى نَسَلاً»، نسلا، «يُخَبَّرُ عَنِ الرَّبِّ الجيلُ الآتي» (مزمور ٣٣: ٣). انها فكرة جليلة بان هؤلا، «بَرَى نَسَلاً»، نسلا، «يُخَبَّرُ عَنِ الرَّبِ الجيلُ الآتي» (مزمور ٣٣: ٣). انها فكرة جليلة بان هؤلا، من ذلك الذي لا يمكن وصفه على صليب العار. «منْ تَعَبِ نفسه يَرَى وَيَشَبَعُ» (اشعياء ٣٥: ١١). «بَرَى نَسَلاً»، نسلا، «يُخَبَّرُ عَنِ الرَّبِ الجيلُ الآتي» (مزمور ٣٣: ٣). انها فكرة جليلة بان هؤلا، من ذلك الذي لديهم حياة من فوق قد حصلوا عليها فقط بسبب عمل مخلصهم المتالم، الذي، بتوق اعمق جداً من ذلك الذي كان عند راحيل، وبعلم مسبق لم تمتلكه، اشتاق لان يقتني لنفسه عائلة مفدية من حوله. هناك ايضا معنى ثانوي كيف ان النفس المخلصة هي ابن ناتج عن تخض. قال بولس «يَا أَوْلاَ دِي»، "بالعبرية يوسف يعنى هذيذ»، لذا كان ذلك العهد باغر

(c) 2015 heshallcome.com All Rights Reserved

۲.۲ طاعتهم ومعاناتهم

«الَّذِينَ أَتَمَخَضُ بِكُرُ أَيَّضًا إِلَى أَنْ يَتَصَوَّرُ الْمَسِحُ فِكُرْ» (غلاطية ٤: ١٩). كلمات مثل هذه تشير الى سُدَّة الصلاة لاجل خلاص الانسان. «إِنَّ مَسَرَّة قَلْي وَطَلِيَّي...هي لِلْخَلاَصِ» (رومية ١٠: ١). الاخلاص الشديد هو ما ميّز كل تعليمه، تحذيره، وانذاره. «أُخْدِمُ الرَّبَّ بِكُلَّ تَوَاضُع وَدُمُوع كثيرَة» (اعمال ٢٠: ١٩) ليس عجباً ان الاله أستخدم هكذا شخص لاحضار مختاريه الى معرفة ومحبة المخلص. الجمر – مخلفاً بعد معاناة ديفد برينارد – مستغرقا ساعات في التماس تضرّع محدم من اجل هنوده الجمر – محلفاً بعد معاناة ديفد برينارد – مستغرقا ساعات في التماس تضرّع محدم من اجل هنوده وموجبة المحلوبي. الجمر – محلفاً بعد معادرته الى المسيح جمعا كبيرا من النفوس لاسم الرب يسوع المسيح. الو قريب. لكن الاله ضابط الكل. كل الحياة هي منه. مع ذلك كم ينبغي ان يكون المؤمن شديد الاهتمام باولئك الذين في تماس يومي معهم، خصوصا اولئك الذين من اهل بيته. «اعطي نفوسا» سيكون دائمًا صراخ القلب الذي لديه حس مُتمرن لحقيقة السماء والجيم، ولقيمة النفس البشرية.

### ۲۰۲ طاعتهم ومعاناتهم

يوسف لم يكن استجابة للتضرعات المتألمة من قبل امه فحسب؛ بل كان ابن أول وافضل حبيبة. بهذا المعنى كان «الابن البكر». المؤمنون هم هكذا بسبب المحبة الازلية – محبّة الآب للابن – وبسبب البكر – العهد الازلي. الكنيسة، تأريخيا، تعقب الحكومة الدينية لاسرائيل، لكنّها الاولى في قصد الاله في المحبة. العهد الجديد هو اقدم من العهد القديم، لانه تأسس في المحبّة، محبّة الآب للذي هو «بِكُرًا بَيْنَ إِنْحَوَّة كَثِيرِينَ» (رومية ٨: ٢٩). امتاز يوسف بالطاعة الفورية لارادة ووصايا ابيه، ومع انها أدت الى معاناة شديدة؛ الآ انه لم يكن أرسل للبحث عن أخوته. كل الأشياء كانت تعمل معاً للخير، لكنها لم يمن الوقت بعد عندما استطاع ان يقول «للس أتتم أرسلتُمُونِي إلى هُنا بل الإله» (تكوين ٥٤: ٨). لكنه بعد عندما استطاع ان يقول «ليسَ أتتم أرسلتُمُونِي إلى هُنا بل الإله» (تكوين ٥٤: ٨). لكنه ونسيانه حتى من قبل اولتك الدين كان بركه لهم؟ بدون كلمة حقد او غضب، بدون وجه ساخط، ونسيانه حتى من قبل اولتك الذين كان بركه لمم؟ بدون كلمة حقد او غضب، بدون وجه الغبر عادل، ونسيانه حتى من قبل اولتك الدين كان بركه لمم؟ بدون كلمة حقد او غضب، بدون وجه ساخط، بعدون شكوى، دون ان يرفض لعمل افضل ما بوسعه تحت ظروف مُمتحنة. هنجميته كانت جذابه

لدرجة انه نال احترام كل اولئك الذين القي في دائرتهم. كانت لسيّده ثقة كامله به، ناظرا ان «الرَّبَّ مَعَهُ» (تكوين ٣٩: ٣). حتى في السجن، كان مُؤتمَناً على رعاية الاخرين، وعلى كل ما كان يتم صنعه هناك، «كَانَ هُوَ الْعَاملَ» (تكوين ٣٩: ٢٢)، عمل كل شي بشكل حسن، ومكافأته كانت ضمير مطمئن، ومن قال انه لم يكن لديه توقع ورع بان يد الاله كانت تعمل لاجله؟ عزيزي القارئ، ألا تدعونا شخصية هذا الشاب الرائعة الى الشعور بالخجل؟ تذكر، بان مصداقيته، وطهارته، وشركته واتقائه للاله، كان ما يثير استياء اخوته والاخرين.

وهذا هو الحال في كل وقت لطالما «هذا الجيل الحالي الشرير» مستمر. الصلاح، الذي هو اظهار لعمل الروح القدس، ونتيجة النعمة، قد يحُترم في الغالب لكنه ليس مرغوباً في الواقع من قبل الانسان الطبيعي. حياة يوسف كانت توبيخ مستمر لحياة اخوته الشريرة. كانوا له كما كان قائين لهابيل. كانت «اعمالهم شريرة»، واعمال «أخيهم بارّة».

«لاَ تَتَعَجَّبُوا يَا إِخُوَتِي إِنَّ كَانَ الْعَالَمُ يَبْغِضُكُمْ » (١ يوحنا ٣: ١٣). والان، مامقدار تفضيل حياة يوسف من المعاناة على الحياة المريحة والهادئة لبعض المؤمنين! حسنا نفعل عندما تتذكر ذلك، «إِنَّ كُنَّا نَصْبِرُ فَسَنَمْلِكُ أَيْضًا مَعَهُ» (٢ تيموثاوس ٢: ١٢)، «بِضِيقَات كَثِيرَة» (اعمال ١٤: ٢٢) وصل خادم الاله الى مكان السلطة والحكم. هو لم يسع الى ذلك، بل اصبحت مكافأة له بسبب امانته في الاشياء الأقل. قد قضى فترة تدريبه في ورشة المعاناة بأمانة؛ وخرج من فترة غيابه متدربا بشكل كامل ومستعدا بشكل جيد للمنصب العظيم الذي صمّمه التدبير الالهي له.

دروس عمليه اخرى سيتم تعلّمها، بشكل عرضي، حيث ان حياة واختبار يوسف يعتبران كظل للرب يسوع المسيح، لكن دعونا لا نفوت علينا ما سبق. سواء أكان يُعتقد بأن يوسف كان مثالاً على نفس تم ربحها بالمعاناة، او ثمر محبة غنية، او شخص مطيع حتى المعاناة، مكروه من قبل العالم، واعتلى المجد من خلال سلّم المعاناة، ليمتحن كل قارئ قلبه في محاولة للسير على خطى قدّيس الايام الاولى هذا. دعونا «نَفْعَل كُلَّ شَيْءٍ بِلاَ دَمْدَمَة وَلاَ مُجَادَلَة» (فيليي ٢: ١٤). دعونا نكون «بِلاَ لَوْمٍ، وَبُسَطَاءَ، أَوَّلادًا للإله بِلاَ عَيْبٍ فِي وَسَطِ جِيل مُعَوَّجُ وَمُلْتَوٍ»، «كَأْنُوار فِي الْعالَم» (فيليي ٢: قصْدِه» (رومية ٨: ٢٨).

۵

نمط من المسيح

يوسف كقديس نموذجي كان موضوعا لتأمل قصير. هدفنا الان هو ان نتعلّم ما هي الأوجه المتعلقة بتجربته والتي تنذر بتلك للرب يسوع المسيح.

#### ۱۰۳ ولادته

اولاً، كان هناك تدخّل الهي فيما يخص ولادته، كما وان عنصراً المجوبياً كان هناك، حيث «ذَكَرَ الإله راحيلَ، وَسَمَعَ لَمَا الإله» (تكوين ٣٠: ٢٢)، «وَدَعَتِ اسْمَهُ (يُوسُفَ) قَائِلَةً «يَزِيدُنِي الرَّبُ ابَّنَا آَخَرَ»» (اية ٢٤). هنا ملامح خافته منه، الذي كان «نسل المرأة» والذي كان مجيّه آلى العالم بهدف ان «يأتي بأبناء كثيرين إلى المَجْد» (عبرانيين ٢: ١٠)، «لأَنَّ الَّذِينَ سَبَقَ فَعَرَفَهُمْ سَبَقَ فَعَيَّنُهُمْ لِيُكُونُوا مُشَابِينَ صُورَةً أَبِّه، لِكُونَ هُوَ بِكُمَا بَيْنَ إِخْوَةً كَثِيرينَ» (رومية ٨: ٢٩). كان ليوسف محبّة خاصّة من قبل أبيه. بالرغم من صغر سنه الا أنه كان تعزية كبيرين هو عبوب بسبب طرقه الصالحة. مع انه لم يكن الابن البكر من الناحية العمرية، الا أنه كان تعزية كبيرة ليعقوب بسبب علوام الصالحة. مع انه لم يكن الابن البكر من الناحية العمرية، الا أنه كان الابن البكر من الناحية العاطفية، لانه كان ابن الحب الاول ليعقوب. كل هذا يذكر بالواحد الذي هو محبوب من قبل أبيه قلموب كان، على اية حلي أبيه من قبل أبيه، وعبوباً بسبب الطاعة. العاطفية، لانه كان ابن الحب الاول ليعقوب. كل هذا يذكر بالواحد الذي هو محبوب من قبل أبيه المحبوب كان، على اية حال، مكروها من قبل اولئك الذين كان ينبغي ان يظهروا المحبة الاحوية له؛ بل الذين «لَمْ يَسْتَطِيعُوا أَنْ يُكَلِّمُوهُ بُسَلامَ» (تكوين ٣٣: ٤). كراهية وعداوة محزنه كان تعزية من علم يتبين تجربة المسيح، الذي ها ألى خَاصَّتِه جَاء، وَخَاصَّتُهُ لَمْ تَقْبَلُهُ» (يوحنا ١١٢).

۳ نمط من المسيح

#### ۲۰۳ حقيقة رفضه

كانت المحبّه المتميّزة لابيه الذي صنع له «قَمِيصًا مُلَوَّنًا» (تكوين ٣٧: ٣)، قد أثارت الضغينه والاحقاد عند اخوته. الشعورايضا بأن راحيل كانت تحظى بمعزة اكثر عند يعقوب من امهاتهم، بلاشك، كان قد سكب الزيت على النار فأثارت سخطاً في قلوبهم. بالاضافة الى ان حياتهم الخاصة كانت قد امتازت بالانحلال الاخلاقي، عبادة الاصنام و حياة شريرة في العموم، والتي كانت على تقيض بارز مع طهارة وقداسة الغلام ابن السبعة عشر ربيعا.

هل كان لديهم اي اهتمام بالوعد الذي قُطع مع الآباء؟ يبدو ان كل تلك الافكار كانت قد تلاشت من اذهانهم. هل من الممكن، بعدئد، ان يعقوب كانت لديه امال بيوسف، بطريقة ما، كونه الوسيلة لارجاع اهتمام اخوته الفجّار بقصد الاله – وعده – الى التوبة والشعور بمسؤوليتهم تجاهه، بعبارة اخرى، لاحداث نهضة في الايمان بالاله؟ ان استخدامه من قبل الاله لاجل هذا الشيء عينه يبدو جليا من خلال تاريخه اللاحق، لكن قلّما تم الاعتقاد بان هكذا نهضة كانت ستحدث فقط من خلال معاناة كثيرة من جهة ابنه الحبيب.

يوسف كان محبوبا لاجل راحيل، ولاجل نفسه، ولاجل اخوته. مع ذلك، فان حب الأب هذا لم يتم استقباله الآ بالكراهية من جهة ابنائه الاخرين. مع ذلك فان المحبة هذه قد ادركت الاخوة في النهاية من خلال الشخص المرفوض.

نادراً مايلزم لفت الانتباء الى الاهمية المجازية لكل هذا. بالتأكيد، فان القلب الدارس بالنعمة سوف يميّزه، الذي دعاء الآب «أبني الحَبِيبُ» (متى ٣: ١٧)، الذي شهادته عن نفسه هي «اَلَآبُ يُحُبُّ الابَنَ» (يوحنا ٣: ٣٥) وايضا «لأَنَّكَ أَحْبَبَتني قَبَلَ إِنْشَاءِ الْعَالَمَ» (يوحنا ١٧: ٢٤). هو «ابن محبته» والمؤمنين الذين «صار عندهم حظوة لدية في المحبوب»، في مثال (لوقا ٢٠: ١٣) توجد هذه الكلمات «مَاذَا أَفْعَلُ؟ أَرْسِلُ ابْني الحَبِيبَ، لَعَلَّهُمْ إِذَا رَأَوْهُ يَهَابُونَا» ليس من الصحيح القول بان الكلمات «مَاذَا أَفْعَلُ؟ أَرْسِلُ ابْني الحَبِيبَ، لَعَلَّهُمْ إِذَا رَأَوْهُ يَهَابُونَا» ليس من الصحيح القول بان الحبة» والمؤمنين الذين «صار عندهم حظوة لدية في المحبوب»، في مثال (لوقا ٢٠: ١٣) توجد هذه الرب لم يشير قط الى انه ابن الآب. اليود علموا انه قال هذا، واكثر من ذلك، كانوا مدركين جيدا الرب لم يشير قط الى انه ابن الآب. اليود علموا انه قال هذا، واكثر من ذلك، كانوا مدركين جيدا نفسَهُ بِالإله» (يوحنا ٥: ١٨). كما يوسف فان الرب يسوع المسيح كان مكروها بلا سبب. تُفَسَهُ بِالإله» (يوحنا ٥: ١٨)، كما يوسف فان الرب يسوع المسيح كان مكروها بلا سبب. تُنْسَاء طهارة حياة اخيهم كانت على النقيض من حياتهم. لم يستطع يوسف الآ أن «يأَتَي بَنْيَمَتْنِهُ عال النه الله أولُوهُ، مُعَادِلاً تُنْسَهُ بِالإله الذي الله أول من من عان على النقيض من حياتهم. لم يستطع يوسف الآ أن «يأَتَي بَنْيَمَتِهِ عَلَي تُنْسَعُ يوسف الله أن عنه ما اله الذي الته على النقيض من حياتهم. الم يسم عن علا أن سريأتي بنيمة بالا على الم كان على رفقة، زوجة اسحق، اتّباع مثال حميها، لكن يبدو انه لم يكن يهمها اختلاط ابنها بهؤلا. الأقارب. وأي خداع ومكر تم ممارستهما في تلك الارض! نعم، عبادة الاوثان كانت ما تزال موجودة بين عائلة يعقوب (تكوين ٣٥: ٢)، حتى عند قرابة رجوعهم الى بيت ايل. لقد امتاز كل من راوبين، وشمعون، ولاوي، ويهوذا بخطاياهم، لكن بسبب هيمنة النعمة، لم يكن هؤلا، الرجال لينجبوا الامّة، التي باركها الرب، بعدها بقرون، بشكل لافت للنظر. يالها من خلفية مظلمة تلك التي اعطوها مقارنة بشخصية يوسف المطيعة و حياته الرائعة! لا عجب في انهم لم يقدروا ان يحتملوه في وسطهم.

الان، أليس الرب يسوع من نراه هنا مجدّدا؟ استمع الى كلماته الخاصّة، «هذه هِيَ الدَّيْنُونَةُ: إِنَّ النُّورَ قَدْ جَاءَ إِلَى الْعَالَم، وَأَحَبَّ النَّاسُ الظُّلْمَة أَكْثَرَ مِنَ النُّورِ، لأَنَّ أَعْمَالَهُمْ كَانَتُ شَرِيرَةً. لأَنَّ كُلَّ مَنْ يَعْمَلُ السَّيَآتِ يَبْغِضُ النُّورَ، وَلاَ يَأْتِي إِلَى النُّورِ» (يوحنا ٣: ١٩، ٢٠). ان برَّ الرب يسوع المسيح كان تبكيتاً مستمراً في ضمائر اسرائيل بأنه كان الحق، لكنهم «أَحَبُوا مَجْدَ النَّاسِ أَكْثَرَ مِنْ مَجْد الإله» (يوحنا ١٢: ٣٣). هذه الحالة المحزنة للقلب قادت الى رفضهم التام للمسيا. «هذا هُوَ الُوَارِثُ! هُلُوا نَقْتَلُهُ» (لوقا ٢٠: ١٤).

تالثا، اخوة يوسف «ازْدَادُوا أَيْضًا بَعْضًا لَهُ مِنْ أَجْلِ أَحْلاَمِهِ وَمِنْ أَجْلِ كَلاَمِهِ» (تكوين ٣٧: ٨). من خلال احلامه، كان لديه اعلان عن تمجيده في المستقبل وعن اذلالهم. لذلك تنبأ وشهد، وكلا الجزئين من شهادته كانا موضع اشمئزاز بالنسبة لهم. بعد ذلك، سخروا «فَنْرَى مَاذَا تَكُونُ أَحْلاَمُهُ» (اية ٢٠)، أمّا أبوه «فَجَفِظَ الأَمْرَ» (اية ١١) على اية حال.

ليس عسيراً ان نرى نظيرا متوازيا في تجربة ربّنا الارضية. كان نبيًا، وتكلّم عن تمجيد نفسه وعن دينونة الخطاة الذين لا يؤمنون به. رجع كثيرون الى الوراء ولم يعودوا يمشون معه بسبب تعليمه الصادق. بما انهم رفضوا شهادته الصريحة، فقد تكلّم بامثال (انظر يوحنا ٨: ٤٠ ، ٤٣، ٤٥). في وقت تجربته، سُئل «أأنّتَ المسيحُ ابْنُ المُبَارَك؟ فَقَالَ يَسُوعُ: <أَنَا هُوَ. وَسَوْفَ تَبْصِرُونَ ابْنَ الإِنْسَانِ جَالِسًا عَنْ يَمِينِ الْقُوَّةِ، وَآتِيًا في سَحَابِ السَّمَاءِ»» (مرقس ١٤: ٦١، ٢٢)، «فَالجَميعُ حَكُوا عَلَيْهِ أَنَهُ مُسْتَوْجِبُ المُوْتِ» (اية ٢٤).

لذا فأنَّ حقيقة الرفض تشتمل على كونه كان مُبغضاً، بسبب علاقته مع الآب، بسبب انعزال حياته، بسبب خدمته النبوية، كل ذلك كان قد أُنذر به من خلال حياة وتجربة يوسف.

۳ نمط من المسيح

#### ۳.۳ حادثة الرفض

لقد أُرسل يوسف ليتفقّد اخوته. لم يكن لدى ابيه أي قلق، بشكل واضح، من ناحية ايداع ابنه في وسطهم. كانوا رعاة، ويعقوب، كراعي غنم أمين، كان لديه اهتماما حقيقياً بالقطيع. «فَأَرْسِلَكَ إِلَيْهِمْ» (تكوين ٣٧: ١٣)، وكان جواب يوسف: «هأَنَذَا». كم تشبه كلمة ابن الاله «هنَذَا أَجِيءُ...لأَفْعَلَ مَشِيْتَكَ يَالإله» (عبرانيين ١٠: ٩)، ومرّة اخرى «فَإِذْ كَانَ لَهُ أَيْضًا ابْنُ وَاحِدً حَبِيبً إِلَيْهِ، أَرْسَلَهُ أَيْضًا إِلَيْهِمُ أَخِيرًا، قَاتِلاً: إِنَّهُمْ يَهَابُونَ ابْنِي!» (مرقس ٢٢: ٢).

«اذْهَبِ انْظُرْ سَلاَمَة إِخْوَتِكَ وَسَلاَمَة الْغَنَمِ وَرُدَّ لِي خَبَرًا» (تكوين ٣٧: ١٤، في الاصل). «فَأَرْسَلَهُ مَنْ وَادِي حَبُرُونَ». الآن، حبرون تعني «شركة». ان ربّنا جاء من نفس حضن الآب، بهدف البحث عن خراف بيت اسرائيل الضالة. هل وجدهم في سلام؟ بل، اما كانوا منقسمين فيما بينهم؟ لكنّهم كانوا متوّحدين في حربهم عليه بالاقوال والافعال. مالذي كان سيقوله عنهم عندما رجع الى الاب؟ أي نوع رعاة كان سيجدهم لرعاية قطيع اسرائيل؟ كتبة، فريسيين، مرائين، اناس يشبعون انفسهم وليس القطيع، اناس كانوا يغشون حق الاله بتقليدهم. نعم، في وسلط مؤلاء ارسل الأله ابنه. كلا من الاب والاين علما ما في قلوبهم وماخططوا له، وان «ساعتهم ستأتي وسلطان الغالمة» (لوقا ٢٢: ٣٥). لم يستطع يعقوب ان يتنبأ بآلام يوسف، والآ ما كان سيرسله خارجاً. (غلاطية ٤: ٤).

لاحظ، أيضا، كيف أطاع يوسف أباه تماما. واصل السير اميال كثيرة اخرى الى دوثان عندما لم يعتر على القطيع في شكيم. «أنّا طَالَبَّ إِخْوَتِي» (تكوين ٣٧: ١٧) هي كلمات رائعة، عندما تطبّق على الذي هو اعظم من يوسف! الذي بحث فوجد. وعمل الاحسان هذا – عمل الطاعة لابيه – كان السبب الذي انتهزه الاخوة للتخلّص من الشخص الغير مرغوب به. بحق، هنا مرة اخرى، «نرى يسوع»، الذي جاء لعمل مشيئة أبيه، وحقق بالكامل القصد الذي

أرسل من اجله. من بعيد رأوه اخوة يوسف، وتآمروا عليه ليقتلوه، بسبب كراهية شديدة احتدمت في قلوبهم. رفضوه بعد ذلك، ولو انهم كانوا يرفضونه بالفكر دوماً. لكن يا اعزائي، عندما تكشف صفحة الكتاب المقدس عن قلوب البشر الشريرة، سواء من ناحية معاملتهم ليوسف او كرههم للمسيح، دعونا نتذكر «أَنَّنَا كُمَّا نَحْنُ أَيْضًا قَبْلاً أَغْبِيَاءَ، غَيْرَ طَائِعِينَ، ضَالِّينَ، مُسْتَعْبَدِينَ لِشَهَوَاتٍ وَلَدَّاتٍ مُخْتَلِفَةٍ، عَائِشِينَ فِي الْخُبِّ وَالْحَسَدِ، مَقُوتِينَ، مُبْغضينَ بَعْضُنَا بَعْضًا» (تيطس ٣: ٣). «هَكَذَا أَحَبَّ الإِله الْعَالَمَ حَتَّى بَذَلَ ابْنَهُ الْوَحِيدَ» (يوحنا ٣: ١٦). الاناجيل تبيّن كيف استجاب الانسان على نحو شرير، وكيف ان لطف الآله اتما أمدّه بالفرصة لكي يرفض ابن مجته.

### ٤٠٣ اسلوب الرفض

كان هذا انما نتويجاً لموقف الاخوة باكمله تجاه يوسف. «لَمْ يَسْتَطِيعُوا أَنْ يُكَلَّبُوهُ بِسَلاَمٍ» (تكوين ٢٣: ٤). ثلاث مرات قد قيل «أَبْغَضُوهُ»، ومرّة، «حَسَدَهُ إِخُوتَهُ». لقد سخروا منه، وازدروا باحلامه. لقد حكموا عليه بالموت في قلوبهم. استمالوا اباهم ليصدَّق ان ابنه قد مات. راويين أراد حقاً ان يخلِّص اخيه، لكنّه مُنع من ذلك، وألم يكن ذلك في قصد الاله أن يوسف كان عليه ان يتألم؟ لاحظ الآن التفاصيل العديدة لتجربة يوسف المؤلمة، ولاحظ كيف انها تنبأ بآلام المسيح. أولا، انه قد بع بعشرين قطعة من الفضة. كان ثمن ربّنا، بحسب تقدير اسرائيل، هو ثلاثون قطعة أولا، انه قد بع بعشرين قطعة من الفضة. كان ثمن ربّنا، بحسب تقدير اسرائيل، هو ثلاثون قطعة من الفضة. «جَلَسُوا ليأً كُلُوا طَعَامًا» (تكوين ٣٧: ٢٥)، بينما يوسف كان في البئر غير قادر على الموب. عندما كان الرب على الصليب، فقد قيل لنا، «جَلَسُوا يَخُرُسُونَهُ هُنَاكَ» (متى ٢٣). أنه نفس التصرّف القاسي الذي ميّز رافضي المسيح وميّز ايضا اخوة يوسف. كان ها كان ساخراً»

لقد تم تصوير يوسف على انه ميت من خلال القميص الثمين الملوّث بالدم، واعتقد الاب انه لن يراه ثانية. «افْتُرِسَ يُوسُفُ افْتَرَاسًا» (تكوين ٣٧: ٣٣). لقد تبدّدت كل آماله التي كانت متمركزة حول ابنه. بايدي شريرة، وبشَتى المظاهر، قد تم ذبحه. من كان باستطاعته ان يمنع التدهور المستمر في عائلته؟ كم كان هذا اليأس يصوّر بشكل خافت ما تملّك قلوب تلاميذ الرب بعد صلبه! «وَنَحْنُ كُنَّا نَرْجُو أَنَّهُ هُوَ الْمُزْمَعُ أَنْ يَفْدِيَ إِسْرَائِيلَ» (لوقا ٢٤: ٢١).

بمعرفة النهاية الكريمة، كما هو معلوم لدينا، لانجاز ما قد عيَّنته تلك التجارب المؤلمة، لكلا من يوسف، الرمز، والمرموز اليه المُمَجَّد، نحن ملزمين بالاعجاب بحكمة وقدرة ومحبة الاله. ان الالام المعيَّنة من قبل الاله المحب والحكيم ينبغي ان تنتهي بالمجد. حتى الآن كنا نفكر فقط بمِحْنة يوسف. تمجيده كان ايضا قد عُيَّن مسبقا. لقد تعلَّمنا شيئاً عن معاناة المسيح، وعن تمجيده، لكن لديه مجد سيستعلن بعد. لعلَّ أعيينا نتطلع اليه منتظرين ذلك الاعلان!

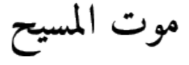
ندم و أسى

«وَنَحْنُ نَعْلَمُ أَنَّ كُلَّ الأَشْيَاءِ تَعْمَلُ مَعًا لِلَخْيَرِ لِلَّذِينَ يُحِبُّونَ الإِله، الَّذِينَ هُمْ مَدْعُوُونَ حَسَبَ قَصْدِهِ» (رومية ٨: ٢٨).

لا يوجد تصوير اوضح لهذه الكلمات الموحى بها كما هو في تاريخ يوسف. «صَارَ كُلَّ هذَا عَلَيَّ» (تكوين ٤٢: ٣٦) قال هذا يعقوب في حزنه القاهر، لكن كم كان حكمه هذا بعيداً عن الحق! انه من السهل علينا ان نتأثّر على نحو خاطئ بحسب ما تبدو عليه الامور، لكن هذا ما لا يجب ان يكون عليه سلوك اي مؤمن. يجب ان تكون نظرته كما جاء في الكلمات، «وَغَمَّنُ غَيَّرُ نَاظِرِينَ إِلَى الأَشْيَاء الَّتِي تَرَى، بَلْ إِلَى الَّتِي لاَ تُرَى» (1 كورنثوس ٤: ١٨)، متذكّرين كلمات الرب يسوع، «لَسْتَ تَعَلَّمُ أَنْتَ الآنَ مَا أَنَا أَصْنَعُ، وَلكِنَّكَ سَتَفْهَمُ فِيمَا بَعْدُ» (يوحنا ١٣: ٧).

نعود لنواصل تأملنا، قد شاهدنا رفض الاخوة ليوسف، وكانوا سينظرون اليه، مجازياً، وهو يمر بـ «الموت». مكتوب، «كُلُّ مَنْ يَبْغِضُ أَخَاهُ فَهُو قَاتِلُ نَفْسٍ» (1 يوحنا ٣: ١٥) وقد وجدت نيتهم بالقتل مكانة في قلوبهم الشريرة قبل مجي، الفرصة عينها لفعل ذلك. اضافة الى ذلك، وبناء على اقتراح راوبين، القوا يوسف في البئر، وكان ربما سيموت نتيجة التعرض للخطر او الجوع. لقد بين يكاء راوبين المرير، عند رجوته وعثوره على البئر فارغا، على اعتقاده بان اخاه قد مات، «الُوَلَدُ لَيْسَ مَوْجُودًا، وأَنَا إلَى أَيَّنَ أَذْهَبُ؟» (تكوين ٣٣: ٣٠). كان راغبًا في ارجاع الولد الى ابيه، لكن نواياه الجيدة لا يمكنها ان تصمد امام خطة الآله لخادمه. وهكذا أيضا كلمات بطرس عندما أخبره الرب عن رفضه وموته المقدمين – «اشفق على نفسك، يارب، هذا لا ينبغي ان يحصل لك» – الولب عن رفضه وموته المقدمين – «اشفق على نفسك، يارب، هذا لا ينبغي ان يحصل لك» – اعطاه اياه ابوه لينجزه. واخيراً، كان لدى يعقوب نفسه ذلك الانطباع. بكل قسام العمل الذي الولاد القميص الملوث بالدم الى اليهم، «وَجَدْنَا هذا. حقَقَ أَقْيَصُ البُكَ هُو أَمَّ لاَ؟ وقالَ: <قَيصُ ابْنِي يَنْ يَا أَنَ يَعْزَى وَقَالَ: حالام الذي الولاد القميص الموه بالدم الى الميم، «وَجَدَنَا هذا. حقق أَقْمَنُ أَنْ يَعْوَى وَقَالَ: <إيني وقالَ: <قَيصُ ابْنِي يَعْنَ أَنْهُ أَنْ يَعْذَى مَا اله الميم، وَحُوجُدُنا هذا. حقق أَقْعَصُ النا ينهو أَنْ يَعْزَى وَقَالَ: <إيني الولود القميص المود بالدم الى ابيهم، «وَجَدَينا هذا. حقق أَقْمَاسُه...أَبى أَنْ يَتَعَزًى وَقَالَ: خالي أَنْولُ يأس

كما كان يعقوب واثقا بشأن «نهاية» ابنه، وكم كان يائسا! لانه من يوجد الان لاصلاح الفشل في عائلته، ليقود الاخوة ثانية الى مخافة الاله واعتبار قصد الرب بشكل صائب من جهتهم؟ الم تكن حاله الذهن هذه في تواز قرون من الزمان بعدها، عندما أُسلم الرب يسوع وصُلب «وَنَحْنُ كُنَّا نَرْجُو أَنَّهُ هُوَ الْمَرْمُعُ أَنْ يَفْدِيَ إِسْرَائِيلَ. وَلَكِنْ، مَعَ هذَا كُلِّهِ، الْيَوْمَ لَهُ ثَلاَثَةُ أَيَّامٍ مُنْذُ حَدَثَ ذَلِكَ» (لوقا آنَهُ هُوَ الْمَرْمُعُ أَنْ يَفْدِيَ إِسْرَائِيلَ. وَلَكِنْ، مَعَ هذَا كُلِّهِ، اليَوْمَ لَهُ ثَلاثَةُ أَيَّامٍ مُنْذُ حَدَثَ ذَلِكَ» (لوقا القدس، كرز تلاميذه بجهارة وفرح عن المسيح مُقاما وحيّا.



بالنسبة لليهود، على اية حال، كان المسيح ميتاً. حقاً، القبر أحتوى جسده، وقد مرّت روحه بشيئول (او هادس). لكن بالرغم من برهان الحراس على قبره، فان قادة اسرائيل تسببوا في اشاعة ان تلاميذه قد سرقوا جسد الرب بينما هم نيّام. يعتبر اليهود اليوم المسيح ميتاً؛ لكن سيأتي يوم حين «يَنْظُرُونَ إِلَى الَّذِي طَعَنُوهُ» (يوحنا ١٩: ٣٧). لقد اعتقل الرب وجعل اسيرا بايدي شريرة. كان اطلاق اسره قد عُرض على اسرائيل ورُفض. كان أسيرهم لانها كانت «سَاعَتُهم وَسُلْطَانُ الظُّلْمَة» (لوقا ٢٢: ٣٥). ثم ادرك الموت حياته، ولفترة وجيزة امسكه في قبضته. لكن كان ينبغي ان تتحقق اقوال الكتاب أقامَهُ الإله نَاقِضًا أوجَاعَ المَوْتِ، إِذْ لَمْ يَكُنْ مُمَكًا أَنْ يُمَسَكَ مِنْهُ» (اعمال ٢٢ : ٢٥). ويوجد بعد اعتبار مجازي اخر كان قد أمسك الرب. «وَلِي صِبْغَةُ أَصْطَبِغُهَا، وَكَيْفَ أَعْصِرُ حَتَّى

"في الاصل «معمودية»

تُكْمَلُ؟» (لوقا ١٢: ٥٠). في اطار المحدودية الطوعية للجسم البشري، تلق الى يوم التحرير، الذي، على اية حال، لم يكن بالامكان مجيئه الآ بعد معمودية الالام. مخلصّنا الرائع، باية قلوب شاكرة ومتعبّدة ينبغي ان ننحني امامك، اذ احتملت كل هذا من أجل مختاريك، وانت حي الى الابد، نتطلّع الى يوم الحرية المطلقة لاحبائك الهديين، «مُنْتَظِرًا بَعْدَ ذَلِكَ!» (عبرانيين ١٠: ١٣).

غياب سنين كثيرة

عشرون سنة قد مضت قبيل مشاهدة يوسف من قبل اخوته. قرابة الفين سنة قد مضت منذ موت وقيامة الرب يسوع، ومازال مجهولاً عند اسرائيل. ان موت ربًا كان مسبوقا ومصحوبا بـ «ضيق». وان «موت» يوسف الرمزي قد عقبته فترة ١٣ سنة من العبودية. «في الحكريد دَخَلَتْ نَفْسُهُ» (مزمور ٢٠١٠ ١٨). بالرغم من انه كان عبداً، الآ انه خدم باخلاص، لان، «الرَّبَّ مَعَهُ» (تكوين ٣٩: ٣). كان هناك شيء ما في هذا الشاب العبراني ميزه عن كل الاخرين. هكذا، الرب يسوع – ليس عبداً لانسان قط – كعبد للاله، «الَّذِي جَالَ يَصْنَعُ خَيَرًا...لأَنَّ الإله كَانَ مَعَهُ» (اعمال ٢٠ : ٣٨) كان متميزا عن كل من حوله العبراني ميزه عن الخلاص، لان، «الرَبَّ مَعَهُ» (اعمال ٢٠ : ٣٨) كان متاك شيء ما في هذا الشاب القبراني عبراني ميزه عن كل الاخرين. هكذا، الرب يسوع – ليس عبداً لانسان قط – كعبد للاله، والتَّذِي جَالَ يَصْنَعُ خَيرًا...لأَنَّ الإله كَانَ مَعَهُ» (اعمال ٢٠ : ٣٨) كان متميزا عن كل من حوله العبراني ميزه عن الظلمة. «قُدُّوسٌ بِلاَ شَرَّ وَلاَ دَنَسٍ، قَدِ انْفُصَلَ عَنِ الْخُطَاةِ وَصَارَ أَعْلَى مِن للسَّمَاوَاتِ» (عبرانيين ٢٢ : ٢٢).

اغواء

في هذا الوقت، كانت تجربة أليمة في حياة يوسف قد اكتسبت أهمية عظيمة. كان جميل الهيأة، في الشكل والملامح، وبسبب هذا، اصبح هدفا للشهوة من جهة من سيكون مغوياً. لقد هوجم باغواء مستمر وجذّاب، لكن نفسه قد ثارت بكاملها ضد فكرة الاستسلام عينها. «كَيْفَ (أقدر أن) أَصْنَعُ هذَا الشَّرَّ الْعَظِيمَ وَأُخْطِئُ إِلَى الإِله؟» (تكوين ٣٩: ٩). لقد قاوم، والشخص المغو قد تم صدَه، لقد تحقق الانتصار، لكن على حساب سمعته التي كانت بلا شائبة الى حد ذلك الوقت. أضيف حزن اخر الى كل احزانه الان بسبب التهمة الباطلة. حب في السابق (جسديا كما كان) تحوّل الى كراهية. الكذبة تم تصديقها والقي يوسف في السجن. عومل بسو، من قبل اخوته، والان يُعامل بسو، من قبل العالم.

هنا نذير بالتجارب التي كابدها الرب يسوع. كان لحياته جمالاً اخلاقياً – كون ذلك موافقا له ليصبح القربان والذبيح الحقيقي – لدرجة ان ابليس تاق الى تشويه طاعة ابن الاله. مجمل تجربته كانت بالغة المكر، ولديها هدف واحد هو اغواء الرب عن المسار البسيط في الاتكال المفعم بالثقة. مستعرضا له كل ممالك العالم ومجدها، المغو يَعد، «فَإَنْ سَجَدْتَ أَمَامِي يَكُونُ لَكَ الجَمِيعُ» (لوقا ٤: ٧). «مرة واحدة فقط» – هذا كل ما اراده. «مرةً واحدة فقط» – وكان يوسف قد سقط...لا تكل الجملة. اوه المأساة تنتج، في حالات لاتعد، من السقوط «مرة واحدة فقط» العرب. لنعظَم الفادي المبارك من اجل خلاصه الرائع. الشيطان انصرف عنه لموسم، لكنه عاد ليهاجم، بالاخص في حديقة جَنْسَيْماني. هو من اوحى شهود الزور، هو من دخل الى يهوذا الاسخريوطي. واحد فقط قدر ان يقول «رئيسَ هذا العالم يأتي وَلَيْسَ لَهُ فِيَّ شَيْءً» (يوحنا ٤ الاسخريوطي.

العداء ضد المسيح كان معروفاً لديه بالعلم المُسبق. «أُضَعُ عَدَاوَةً بِيْنَكِ وَبَيْنَ الْمُرَأَةِ، وَبَيْنَ نَسْلِكِ وَنَسْلِهَا. هُوَ يَسْحَقُ رَأْسَكِ، وَأَنْتِ تَسْحَقِينَ عَقِبَهُ» (تكوين ٣: ١٥). لكن يوسف لم يقدر آن يتكهَّن بما كان ينتظره من رفض ومعاناة. كلاً من الرب يسوع ويوسف كان لديه اختبارا محزنا لتحوّل العالم المفاجئ من حب ظاهري الى كراهية مريرة.

لقد استخدم ابليس زوجة فوطيفار في محاولة لتلويث شخصية يوسف الطاهرة ولازال يستخدم العالم محاولاً افساد شخصية الكنيسة «العذراء». المقاومة من جهة القديسين من خلا تذكر الكلمات، «مَنْ أَرَادَ أَنْ يَكُونَ مُحِبًّا لِلْعَالَم، فَقَدْ صَارَ عَدُوًا للإله» (يعقوب ٤: ٤)، سوف تقود الى كراهية من قبل العالم. لكن المسيح قال، «ثِقُوا: أَنَا قَدْ غَلَبْتُ الْعَالَمَ» (يوحنا ١٦: ٣٣).

٩ الصبر عند المعاناة

## الصبر عند المعاناة

المجد – ذلك المجد يُمنح الى المفديين بنعمة الاله – يعقب المعاناة. الرب يسوع في هذا هو اعظم مثال. استمع الى شهادته عن نفسه، «أَمَا كَانَ يَنْبَغِي أَنَّ الْمُسِيحَ يَّأَلَّمُ مِهذَا وَيَدْخُلُ إِلَى مَجْدِهِ؟» (لوقا ٢٤: ٢٦). «هكذا هُوَ مَكْتُوبٌ، وَهكذا كَانَ يَنْبَغِي أَنَّ الْمُسِيحَ يَّأَلَّمُ وَيَقُومُ مَنَ الأَمُواتَ فِي اليَّوْمِ الثَّالِثِ» (لوقا ٢٤: ٤٦). الروح القدس في الانبياء، «شَهِدَ بِالآلاَمِ الَّتِي لِلْمَسِيحِ، وَالأَنْجَادِ رَبَّما. كل ما يعرفون عن ذلك انه سيكون لديهم حصة من ذلك. لقد اظهر نخادم الي معاناتهم وَ بِعَدَهَا» (١ بطرس ١: ١١). قد لا يُعطى الى مختاري الاله مسبقا ان يعرفوا ما هي معاناتهم رَبَّما. كل ما يعرفونه عن ذلك انه سيكون لديهم حصة من ذلك. لقد اظهر نخادم الرب بولس، في بداية حياته المسيحية، من قبل الرب يسوع، «كُرُ يَنْبَغِي أَنْ يَأْتَلُو مَنْ أَجْلِ السَّعِي» (اعمال ٩: من التي بيعد من الما مي من الله مسبقا ان يعرفوا ما هي معاناتهم رَبَا. كل ما يعرفونه عن ذلك انه سيكون لديهم حصة من ذلك. لقد اظهر نخادم الرب بولس، في بداية حياته المسيحية، من قبل الرب يسوع، «كُرُ يَنْبَغِي أَنْ يَأْتَلْ مَنْ أَجْل السمي الي ١٢٩ من التي الله مسبقا الذا ما يعرفونه عن ذلك اله مسبقا ال معانهم الما ما رولس، من قبل الرب العلم ما معان الرب يسوع، مركم من خليه النه ما من خلالها مساره المعين في ما يعرفونه عن ذلك انه ميكون لديهم من من من الرب بولس، الما من من ما ما ما ما مسبقا ال من قبل الرب. احلامه كانت تعنى بتمجيده، ولم يُكشف لنا كيف كان لتذكر هذه تشجيعا له في احلك ساعاته.

الان هو مطروح في السجن، حاملا عار تهمته الدنيئة. مع ذلك على ما يبدو لم يظهر شخصية متجهّمة او غاضبة قط. بل، نال احترام كل الذين قد القي في دائرتهم. كانت لسيّده ثقة كامله به، ناظرا ان «الرَّبَّ مَعَهُ» (تكوين ٣٩: ٣٢). هكذا كان الامر في السجن. كل ما كان يتم عمله هناك «كَانَ هُوَ الْعَامِلَ» (تكوين ٣٩: ٢٢)، عمل كل شي على احسن وجه، ومكافأته كانت ضمير مطمئن، وتوقّع ورع بان يد الاله تعمل لاجله. الهه والهنا، الذي كان له رمزا، كان «إذ شُتمَ لَمَ يكُنْ يَشْتِمُ الاشياء بأَلصبر.

وبينما كان يوسف في السجن، وقعت حادثة، كاخريات في تجربة الخادم، والتي كان لها نظيرا الهياً عندما كان الرب في ايدي الناس الشريرة، حينما كان على الصليب. لقد أحظر سجينان بارزان، هما ساقي الملك والخبّاز، الى السجن وتم تسليمهما الى عناية يوسف. سرعان ما صار العبد العبراني نبيّا لمصيرهما. «لمَاذَا وَجُهَاكُمَا مُكْمَدًانِ الْيَوْمَ؟» (تكوين ٤٠: ٧). بهكذا تساؤل رحيم ومؤدب جعل الاثنان يفضيان له بالاحلام التي ازعجتهما. مكن الرب يوسف من ان يفسّرها، وبكلمات رئيس

مُعْتَنَى اللَّهُ يَذَكُرُ رئِيسُ السُّقَاةِ يُوسُفَ بَلْ نَسِيَهُ» (تكوين ٤٠ ٢٣) يا له من اهمال لايمكن الصفح عنه! أما كان عليه في كل مرّة يقدم بها الكأس الى فرعون ان يتذكر ذلك العبراني صائع الجميل؟ أه، لكن كيف ننسى الذي سكب دمه ليفدينا؟ ألم يؤسس – الأعظم من يوسف – العشا، الربّاني، الذي يرمي من خلال شركة الخبز والكأس الى احياء ذكراه؟ «إصْنَعُوا هذا لذّكِري» (لوقا الربّاني، الذي يرمي من خلال شركة الخبز والكأس الى احياء ذكراه؟ «أصنعوا هذا لذكّري» (لوقا الماله هكذا؟ شخص اخر، شاب مثله، كان قد ازداد مرارة في الغالب، لكن النعمة حفظت فيه روح المطمئن، الهادئ، والوائق. كان قد «كُتَل بالالآم»، كالرب يسوع، «الَّذِي احْتَمَلَ مِنَ الخُعُلَاةِ مُقَاوَمَةً لَنَفَسَه» (عبرانين ١٢ ٣٠).

هكذا بين الناس!«لأنّنا رَاعُةُ الْمُسِيحِ الذَّكِيَّةِ للإله، في الَّذِينَ يَخْلُصُونَ وَفِي الَّذِينَ يَهْلِكُونَ. لِحَوُّلَاء رَائِحَةُ مَوْت لَمَوْت، وَلاَ وَلَئِكَ رَائِحَةٌ حَيَاةٍ لِحَيَّاةٍ. وَمَنْ هُوَ كُفُوءٌ لَمْذِهِ الأُمُورِ؟» (٢ كوريتوس ٢: ٥١، ١٦). في الجلجثة، «صَلَبُوهُ، وَصَلَبُوا اثْنَيْنِ آخَرَيْنِ مَعَهُ مِنْ هُنَا وَمِنْ هُنَا، وَيَسُوعُ فِي الوَسْطِ» (يوحنا ١٩: ١٨). «الاثنان الآخران» – لصّان تتفرا منه وجدّفا عليه؛ لكن واحد منهما قد أُحضر للتوبة والايمان بالمصاب القدّوس، ووعد ثمين من عند المخلص المحتضر كان قد اعطاه التعزية في ساعاته الاخيرة. لكن ماذا عن الاخر؟ لا يوجد ذكر لاي تغيير في القلب والسلوك، مع ان رفيقه السابق في الخطيئة كان قد وبمّنه على شرّه. لذا في ساعة «أسره» أُظهرت الوهية الرب وقوته للخلاص، كما ان الحكة والعلم المسبق للاله قد عُرفا من خلال يوسف في المرحلة الاخيرة هذه من عبوديته. العلاقة مع المسبح هي المحك لوضع وحالة الشخص الروحية. هل قال، «تعال» وأنا استجبت؟ ام انه سيقول في ذلك اليوم، «أبعد»؟ ليتحن القارئ نفسه بجدية، «هل أنا للمسيح أم لا؟».

السقاة لاحقا، «رَدَّنِي أَنَا إِلَى مَقَامِي، وَأَمَّا هُوَ فَعَلَّقُهُ» (تكوين ٤١: ١٣). جليل هو ان تكون حكماً

۱٥

ان يقتفي اثر عمل اليد الالهية، فكر الاله فائق السيطرة، ويعبده، الذي هو «مُعْتَزًا في الْقَدَاسَة، عَخُوفًا بِالنَّسَابِيحِ، صَانِعًا عَجَائِبَ؟» (خروج ١٥: ١١). «لأَنَّ الرُّؤْيَا بَعْدُ إِلَى الْمِيعَادِ، وَفِي النَّهَايَةِ تَتَكَلَّرُ وَلاَ تَكْذِبُ. إِنْ تَوَانَتُ فَانْتَظِرْهَا لأَنْهَا سَتَأْتِي إِتيَانًا وَلاَ تَتَأَخَّرُ» (حبقوق ٢: ٣). «اِتَنِظَارًا اَتَنظَرْتُ الرَّبَ، فَمَالَ إِلَيَّ وَسَمَعَ صُرَاخِي» (مزمور ٤: ١١).

يوسف كان مَنسياً، من قبل الشخص الذي كان ينبغي عليه، من دون كل الناس، ان يذكره باستمرار. لكن أليس المؤمنون هم غالبا غير مكترثين لصانع الجميل الحقيقي؟ الذي صرّح بالصفح عنهم وتبريرهم؟ حسنا لعل مثل هؤلاء، عندما يُحضرون الى ادراك اخفاقاتهم، يقولون، «أَنَا أَتَذَكَّرُ الَيُوْمَ خَطَايَايَ» (تكوين ٤١ : ٩).

لم ينضج بعد وقت استعلانه. «مقاصد الآله تنضج سريعا، تتجلّى للعيان كل ساعة. رتما يكون للبرعم طعما مراً، لكن سرعان ما يكون الزهر حلوا». الآله الذي يعلم بالنهاية منذ البد، عيّن وقت اطلاق عبده. سيرى يوسف عاجلا يوضوح كيف ان «كل الأشياء» حقا «تعمل معاً للخير». كان هناك احتياج عظيم على وشك ان يبرز، والرب تسبّب في تذكّر يوسف في الخطة المناسبة، لكي يتم استخدامه اياه، وأياه فقط – بسبب شركته مع الآله – من قبله لتسديد ذلك الاحتياج. سرعان ما صار لا بديل عنه بالنسبة لفرعون، لمصر، لكل البلدان، واخيرا لعائلته انخاصة. ظرفا مشابها كان قد حدث قرابة قرون بعد ذلك، عندما انذر مردخاي أستير، – «مَنْ يَعْلَمُ إِنْ كُنْتِ لوَقْت مِثْل هذا معن ما لا بديل عنه بالنسبة لفرعون، لمصر، لكل البلدان، واخيرا لعائلته انخاصة. ظرفا مشابها كان قد وصَلْت إلى المُلك؟» (استير ٤: ١٤). اليس احتياج العالم مايزال ضاغطا كما كان في كل حين؟ من مناً يحسب العيش في هذا اليوم امتيازاً، حيث ان شهادة الرب تبدو قليلة وواهنة، والارتداد يغو من مناً يحسب العيش في هذا اليوم امتيازاً، حيث ان شهادة الرب تبدو قليلة وواهنة، والارتداد يغو الاعتبار انه صاحب تلك الكلمة بنفخة منه وقال لهم، «أقبَّلُوا الرُوح القدُنس» (اية ٢٢)، «كُنُو مُسْتَعَدِّينَ دَائمًا» (1 بطرس ٣: ١٥). «كُنُوا...مُكْثِرِينَ في عَمَل الرَّبَ كُلَّ حين». 10: ٨٥).

## رجل واحد للاله

واحد فقط، وذلك الواحد كان في السجن، وقف للرب؛ واحد فقط كان باستطاعته ان يجعل قصده معروفا. كذلك اليوم، فان الخلاص هو باسم الرب يسوع فقط لانه، «لَيْسَ بِأَحَد غَيْرِه الخَلَاصُ. لأَنْ لَيْسَ اللَّمُ آنَرُ تَعْتَ السَّمَاء، قَدْ أَعْطِيَ بَيْنَ النَّاس، به يَنْبَغِي أَنْ نَعْلَصَ» (اعمَال ؟: (17). وحده فقط عرف فكر الآب، وقدر ان يفسّر ذلك الفكر، ويعرف بمشئيته. (17). وحده فقط عرف فكر الآب، وقدر ان يفسّر ذلك الفكر، ويعرف بمشئيته. احلام فرعون كانت قد ازعجته جداً، لكن الرجاء تجدّد فيه عندما أخبروه بيوسف. «فَأَرْسَلَ فَرْعَوْنُ وَدَعَا يُوسُفَ، فَأَسْرَعُوا به مِنَ السَّجْن» (تكوين ٤١٤: ٤٢). «جعلوه يركض» (في النص فرْعَوْنُ وَدَعَا يُوسُف، فَأَسْرَعُوا به مِنَ السَّجْن» (تكوين ٤١٤: ٤٤). «جعلوه يركض» (في النص الحلام فرعون كانت قد ازعبته جداً، لكن الرجاء تجدّد فيه عندما أخبروه بيوسف. «فَأَرْسَلَ أَعْطَى )، بهذه الحدة كان قلق المَلك. بعدها هيأ نفسه «للحضور»، حتى انه حلق وأبدل ثيابه. حقا، يبدو ان يوسف كان الأهدأ في وسط ذلك المجلس المضطرب. لاحظ ايضاً، كيف انه أعطى كل المجد للاله. «لَيْسَ لي. الإله يُعِيبُ بسَلامَة فرْعَوْنَ» (اية ٢٦). «قد أَخْبَرُ الإله فرُعَوْنَ مُوضَى يوسف، بقد زائم أورة في عيني وسط ذلك المجلس المضطرب. لاحظ ايضاً، كيف انه أوصى يوسف، بتفسيره الرسالة الأهر مُقَرَّرُ مَنْ قَبَلَ الإله، وَالإله مُسْرعً لِيصُنَعَهُ» (اية ٢٣). «قصى الكارم في عيني فرْعَوْنَ وَفِي عُيُون بَعيع عبده. فقالَ فرْعَوْنُ لعيده: «هل أيجد مثلَ هذا مُشَكَ، أَنَ تَكُونُ عَلى بِيْكَانَ فَرْعَوْنَ وَفِي عُيُون بَعيع عبده. فقالَ فرْعُوْنُ لعيده: «هل بعد مثلَ هذا رَجُلاً فيه رُوحُ الإله؟ ثُمَّ قَالَ فرْعَوْنَ وَفِي عُيُون بَعيع عبده. فقالَ فرْعُوْنُ لعيده: «هل في مثلَ هذا مُعْلَكَ، أَنْ تَكُونُ عَلى بِيْنَ بَصَاله الأله فرَعُوْنَ وَفِي عُيُون بَعيع عبده. فقالَ فرْعُوْنُ ليس بصيرُ وحكم مُعْلَكَ، أَنْ تَكُونُ عَلى بِيْرَى وَعَلَ يُقْتُونَ خَعْتَ عُعْدَ عَلَ الله عنه الله فرُعُوْنُ لَعْدًا، في عَنْ يُنْ بَعْد مثلَ هذا مُعْلَكَ، أَنْتَ تَكُونُ عَلَى بِيْعَانَ وَعَوْنُ وَقِي يُقْتِل (يضم عله عله عله عله عله الله أورمرك) بَعي مُعْن عشر عن على مثل هذا عَلْنُ أَنْ أَنْ عُوْنُ عُنْ عُسَ عَلْ عَرْعُوْنُ عَنْ عُنَهُ عُعْزَقُنُ عُنْ عَام عله عله عنه عله عن

## الاقرار برجل الاله

لقد برزت حقيقتان بالغتا الاهمية في تبنّي الموقف الجديد تجاه يوسف. وهاتان: قبول لا يرقى اليه الشك بكلمته

ب. ايمان غير مرتاب في شخصه

كان ذلك في الماضي عندما أُستهين بكلمات يوسف من قبل اولئك الذين كان ينبغي ان يعرفوه ويحترموا مصداقيته. لم يُذكر بان اخوته لم يؤمنوا بما قيل لهم. اياه أبغضوه وحسدوه؛ فعانت كلماته الشي، نفسه. وكذلك الامر عندما كان الرب يسوع على الأرض. اذ لم يكن بالامكان نكران كرازته، لكن اسرائيل أبغضوه بلا سبب. لذا رفضوا كلماته، وكان معلموهم في المقام الاول في المعارضة. عامة الناس كانوا يسمعونه بفرح، لانه «تكلّم بسلطان وليس كمثل الكتبة» (متى ٧: مجتمعين، الى هذا الحد كانوا يسمعونه بفرح، لانه «تكلّم بسلطان وليس كمثل الكتبة» (متى ٧: مجتمعين، الى هذا الحد كانوا عمياناً ومستعدّين لا تباع اولئك الذين مدّوهم بمشورة حسب رغبات مجتمعين، الى هذا الحد كانوا عمياناً ومستعدّين لا تباع اولئك الذين مدّوهم بمشورة حسب رغبات يوسف، لقد قبله ملك وأمة أميان، اياه وكلماته، بعد رفضه من قبل الامم، هكذا أيضا، في حالة مالسبب وراء هذا القبول الغير مرتاب لكلمات يوسف – كلمته المجرّدة؟ من كان يقدر ان يثبت موسف، لقد قبله ملك وأمة أميان، اياه وكلماته، بعد رفضه من قبل المم، هكذا أيضا، في حالة مالسبب وراء هذا العبول الغير مرتاب لكلمات يوسف – كلمته المجرّدة؟ من كان يقدر ان يثبت من حالك الذي العني وحيرة فرعون، التي لم يستطع انسان ان يسكنها، تم تلبية حالة وذلك من الرب. القلق العميق وحيرة فرعون، التي لم يستطع انسان ان يسكنها، تم تلبية حاجتها وذلك من خلال تكر النه يواسطة خادمه.

الايمان بالمسيح

لماذا كل من يُقبل الى المسيح، يكون مستنداً على كلمته فقط؟ ذلك لان النفس، قلقة وحائرة، تجد فيه فقط، الجواب بنعمة لكل احتياج. هناك قلق بشأن «العصر الآتي»، ليس لاربعة عشر سنة وجيزة فحسب، لكن للمستقبل الأبدي. روح الاله، الذي تكلّم من خلال يوسف، هو من يُحدث هذا القلق. انه عمله ليحوّل القلب نحو المسيح، جاعلا النفس راغبة في يوم قوته، مستعرضا ان المسيح لا عوض عنه للخاطئ المدرك وان الفداء بدمه هو الأساس الوحيد للخلاص. لذا فهو مُجبَرُ على ان يؤمن. ايضا، يوجد هناك تشابه بين ايمان الملك المصري بكلمة يوسف والايمان الفادئ

لذلك الذي يستند على كلمة الآله المنطوق بها. لكن، اضافة الى ذلك، فان فرعون وبلاطه أسلموا انفسهم الى يد يوسف من أجل خلاص وقتي. لم يكن يفكّر بنفسه عند اعطائه النصيحة من اجل تعيين مراقبا للقوت. هنا في هذا هو اقل مرتبةً من ابن الآله، الذي يدعو الى طاعة شخصه ويتوق الى تفويض تام لكيان المؤمن بكامله الى شخصه. يوسف اصبح «ربّا» في مصر، وفقط الملك كان اعلى منه، لكن المسيح هو «رب الكل».

المجد عقب الالام

عند تقديمه النصيحة لفرعون بتعيين «رَجُلاً بَصِيرًا وَحَكَيمًا» على كل ارض مصر، لم يكن يخطر على بال يوسف بان يكون هو ذلك الشخص. كان أميناً في القليل «والان قد صار حاكما على أمور كثيرة». قال الاله «إِنِّي أُكْرِمُ الَّذِينَ يُكْرِمُونَنِي» (1 صموئيل ۲: ۳۰).

مع ذلك، فان هكذا اكرام لم يكن بالامكان حسبانه. احلام يوسف كانت مُعدَّة لتكشف عن هكذا تجيد الذي لاجله تم احضاره، لكن من كان بمقدوره أن يعلم، باستثناء الاله الذي اعطاها، سعة معانيها؟ الانبياء في السابق كانوا «بَاحِثِينَ أَيُّ وَقْت أَوْ مَا الْوَقْتُ الَّذِي كَانَ يَدِلُّ عَلَيْهِ رُوحُ الْمَسِيح الَّذِي فِيهِم، إِذْ سَبَقَ فَشَهِدَ بِالآلاَم الَّتِي لِمُسَيحٍ، وَالأَمْجَادِ الَتِي بَعْدَهَا» (١ بطرس ١٠ ١٠). كان القصد من وراء آلام يوسف من أجل تكميله هو، بهدف ايصال بركات الى اخرين، وانتهت بحسب تعيين الرب.

ان فجائية التغيير من العبودية الى الحرية، من ثياب السجن الى ثياب الامراء، قد تلائم مع كماله، لانه لم يرجع ابداً عن هذا المنصب الجديد! كم يصوّر هذا نعمة الاله في الفداء، في المصالحة، وفي تجديد «آنيَة رَحْمَة» مختار! علاوة على ذلك، فان اظهار التغيير لم يُشاهَد في مجده الخارجي فحسب، بل قد اعطي اسماً جديداً – صَفْنَاتَ فَعْنِيحَ – يعني، كما قيل من بعضهم، «رئيس سلطان حياة العالم». كم بالحقيقة كل هذا نمطا من ربّنا يسوع المسيح، ومن آلامه وتجيده! أقيم من بين الاموات، مرتفع الان، وقد اعطي «اسماً فَرْقَ كُلِّ اسْمٍ» (فيلبي ٢: ٩). هو جالس عن يمين الآب ولن يمر بالخزي ثانية. لقد قال «دُفعَ إِلَيَّ كُلُّ سُلُطَانٍ في السَّمَاء وَعَلَى الأَرْضِ» (متى ٢٢ ٨)، ومازالت

۱۹

عظيمة هي انتصاراته في الانجيل. قد قيل لهم «ارْكَعُوا» (تكوين ٤١ ٤٣) من جهة يوسف. «تَجَثُوَ بِاسْمٍ يَسُوعَ كُلُّ رُكْبَةٍ» (فيلبي ٢: ١٠).

يسوع المسيح هو هو

هكذا تُحِرِّمَ الغالب في التجربة. ومع كل درجات الشرف هذه التي انهالت عليه، مازال هو يوسف، الرجل المتكل على الرب، عاملاً للرب. سُمَّي الابنان اللذان أعطيا له منسى وافرايم، «لأَنَّ الإله أَنْسَانِي كُلَّ تَعَيي وَكُلَّ بَيْتِ أَبِي» (تكوين ٤١: ٥١)، وايضا، «لأَنَّ الإله جَعَلَنِي مُشْمِرًا في أَرْضِ مَذَلَّتِي» (اية ٥٣). كم هو مبارك التذكر بان يسوع، مرتفعا في المجد، مع ذلك هو نفسه، «يَسُوعَ هذا» (اعمال ١: ١١). «يَسُوعُ المسِيحُ هُوَ هُوَ أَمْسًا وَاليَّوْمَ وَإِلَى الأَبَدِ» (عبرانيين ٢٢: ٨). كل المعاناة، والرفض، وتَحمُّل الغضب كان في الزمن الماضي، لكن لازالت هي نفسه، «نفسه» الرحيمة، والعطوفة.

اكمل الرب يسوع عمله وهو في أثناء الرفض بعد. العمل العظيم الذي من اجله اكتسب يوسف لنفسه أسماً، قد تم بعد ان نال الترفيع. كذلك الرب يسوع، قد اعلن عن دينونة مقبلة، لان المجاعة هي معاقبة من عند الرب، وايضا، على نحو مشابه له، قد صنع تدبيراً للنجاة منها. لم يكن هناك شخص آخر غير يوسف من عرّفه الاله بخططه. جُعلَ العالم أجمع معتمداً على شخص واحد. وهكذا قيل عن الرب، «وَلَيْسَ بِأَحَد غَيْرِهِ الْخَلَاص. لأَنْ لَيْسَ اسْمُ آخَرُ تَحْتَ السَّمَاء، قَد أُعْطِيَ بَيْنَ النَّاسِ، به ينَبَغِي أَنْ نَخْلُصَ» (اعمال ٤: ١٢). تجاهله ما هو الآ أستئناف لحكم قضاء اكيد وأبدي، كما هو أيضاً رفض الطعام في مصر كان سيعني موتاً للرافض.

الْبَحْرِ، كَثِيرًا جِدًّا حَتَّى تَرَكَ الْعَدَدَ، إِذْ لَمْ يَكُنْ لَهُ عَدَدً» (تكوين ٤١: ٤٩)؟ عام بعد عام، غلة وفيرة يتم جنيها. لو لم تكن ليوسف، كم كان الهدر سيكون كبيراً؟ هل كان بعض الناس يظنّون انه رجل حالم، ويميلون الى التذمر بشأن التنازل عن فائض الحبوب؟ على ضوء الغلة الجيّدة، قد يجادل البعض، لماذا كل هذا الاحتياط بالمؤن لاجل شيء ربما لن يحدث قط؟ هكذا هو موقف

الناس اليوم، بالنسبة الى المجيء الثاني للمسيح (انظر ٢ بطرس ٣: ٤).

المُعيل

ثبت يوسف بعد ذلك انه كان صادقا، وصار عند المصريين، في الوقت المعيّن، سبباً للشكر والامتنان من اجل بصيرته وقدبيره. في وقت احتياجهم صرخوا الى فرعون من اجل الخبز. أجابهم قائلا «اذْهَبُوا إِلَى يُوسُفَ، وَالَّذِي يَقُولُ لَكُمُ الْعَلُوا» (تكوين ٤١: ٥٥). لم يكن ذهابهم بلا جدوى. «وَفَتَحَ يُوسُفُ جَمِيعَ مَا فِيهِ طَعَامٌ وَبَاعَ للمِصْرِيِّينَ. وَاشْتَدَ الجُوعُ في أَرْضِ مِصْرَ» (اية ٥٦). لكن «كَانَ الجُوعُ عَلَى كُلِّ وَجْهِ الأَرْضِ»، «وَجَاءَتْ كُلُّ الأَرْضِ إِلَى مِصْرَ إِلَى يُوسُفَ لِتَشْتَر قَمْحًا، لأَنَّ الجُوعُ عَلَى كُلِّ وَجْهِ الأَرْضِ»، «وَجَاءَتْ كُلُّ الأَرْضِ عِلْمَا علياً، وبرحمة الآله، عاملا من خلال خادمه، تم تسديد ذلك الاحتياج، بالحقيقة ليس مجّانا، بل مقابل ثمن؛ مع ذلك كان هناك وفره، ولم يُصرَف أحد فارغا.

بالتأكيد فان قلوبنا وعقولنا تنبض بالمحبَّة للمخلَّص! «الآبُ يُحَبُّ الابَّنَ وَقَدْ دَفَعَ كُلَّ شَيْءٍ في يَدِه» يوحنا ٣: ٣٥. الاحتياج الكوني هو التحرير من الخطيئة ودينونتها، وعلى ما يبدو اننا نسمع صوت الاله موجهاً ايّانا الى المسيح، كما قيل لمناس، «اذْهَبُوا إلَى يُوسُفَ». هو لا يبيع، و لا حتى «أواني الرحمة» تشتري الخلاص. أسمع كلمات الدعوة الى اولئك الذين ليس معهم نقود (أشعياء ٥٥) «تَعَالَوا اشْتَرُوا وَكُلُوا. هَلَبُوا اشْتَرُوا بِلاَ فَضَّة وَبِلاً ثَمَنٍ نَحْمُوا وَلَبْنَا». ثمنا باهظا قد تم دفعه من اجل فداء المختارين، لكنه جاء اليهم «بِلاَ فِضَّة وَبِلاَ ثَمَنِ».

تباركت الامم قبل اسرائيل

عظيم هو العمل الذي تم انجازه تحت اشراف يوسف، لكن قيمته العظيمة أُثبتت في النهاية. مجيد وعظيم كان عمل ذ**لك المخلّص** الذي «مِنْ تَعَبِ نَفْسِهِ يَرَى وَيَشْبَعُ» (أشعياء ٥٣: ١١). لم يهتم

۲١

أحد به، مع ذلك بذل نفسَه، قد سكب دمه الثمين من اجل خلاصنا، آلامه كانت بالنيابة عنا. يوسف لم يكن مدعواً لحمل خطايا اخرين، لكن كان هناك قصد من وراء معاناته، لانها كانت بهدف بركة الجماعة. انه لأمر ذو اهتمام عميق وذو أهمية نيوية بان اولى خدمات يوسف كانت للامم، وقد اعطيت له

الله عروس الممية. اسنات لم تكن تعرف قط احزانه ورفضه ولا قد شاركته بها، لكنّها انضمّت اليه في عروس الممية. اسنات لم تكن تعرف قط احزانه ورفضه ولا قد شاركته بها، لكنّها انضمّت اليه في مجده البهي. هنا تشابه، عى شكل نبوءة. ألا يقتني الان الرب يسوع شعباً من كل الامم لاسمه؟ – اليست هي عروسه – الكنيسة- حالياً مؤلّفة من مؤمنين من بين الامم في الغالب؟ من جهة الجسد، فان الرب قد جاء من اسرائيل؛ لكن، «خَاصَّتُهُ لَمْ تَقْبَلُهُ» (يوحنا ١١ - ١١). اسرائيل قد رفضته. على نحو مخيف جداً وقع اختيارهم هذا في ذلك عيد الفصح المشهود. «دَمُهُ عَلَيْنَا وَعَلَى أَوَّلاَ دِنَا» (متى ٢٧: ٢٥). المسيح ميت في تقدير اسرائيل. مع انهم، من الناحية القومية، اخوته، هم مستثنون حالياً من البركة القومية. قد اعميت بصيرتهم.

لكن الكنيسة هي «بِكُلِّ بَرَكَة رُوحِيَّة فِي السَّمَاوِيَّاتِ فِي الْمَسِيحِ» (افسس ١: ٣). لديها حق الدخول يروح واحد من خلاله الى الآب. كل الاشياء هي لها، وهي للمسيح، والمسيح هو للاله. لا مجاعة تؤثر على القديسين، لانه، «يمْلاَ إلهي كُلَّ احْتِيَاجِكُمْ بِحَسَبِ غِنَاهُ فِي الْمَجْدِ فِي الْمَسِيحِ يَسُوعَ» (فيلبي ٤: ١٩). تباركت الامم اولاً من خلال يوسف، ومن ثم اخوته من بعد ذلك، وهذا يشير الى ان اخوته – اسرائيل بحسب الجسد – سينظرون اليه، الى الذي طعنوه وينوحون عليه، كما أستقبل يوسف في المرة الثانية (اعمال ٧: ١٣). واخوته.

### بداية المصالحة

الان قد وصلنا الى ما يمكن اعتباره الحادثة الاكثر اثارةً في الكتاب المقدس. بالتأكيد انها كانت كذلك بحسب تجربة يوسف ايضاً. في سفر التكوين، الاصحاحات من ٤٢ الى ٤٥، تم تدوين مصالحة يوسف مع اخوته، والخطوات التي تحققت بها تلك النتيجة السعيدة. قد يُلام يوسف

احيانا، كونه «إِنْسَانًا تَحْتَ الآلام مثْلَنَا» (يعقوب ٥: ١٧)، على تصرفه تجاه اخوته في المراحل المبكرة من استرداد المحبة الاخوية المنشودة الذي طالما انتظره. لكن هل من الحكمة او الكرم او حتى العدالة ان يكون صارما؟ تذكّر بان يوسف كان قد تعلّم الصبر من خلال تجاربه، وان الاله متمهّل، والفشل ياتي من محاولات لشفاء الجرح بصورة جزئية. حتى في العلاقات الارضية، سواء أكانت بين الامم، ام المجتمعات، ام «ثنائيات» و «ثلاثيات»، هناك أمثلة يمكن تذكّرها عن عواقب وخيمة ناتجة عن «سلام مرقّع». ليس كما يتعامل الاله في عملية جذب الخاطئ الى شخصه. الرب يسوع المسيح، الذي «تعلّم الطّاعَة» (عبرانيين ٥: ٨)، «وَإِذْ كَلّي صار بلجيع الذين يُطيعُونَهُ، سَبَبَ خَلاَصٍ أَبَدِيٍّ» (اية ٩). الذين هم اخوته ينبغي أن يحملوا طباع شخصيته. فان كان هو مطيعا، كذلك ينبغى ان يكونوا هم ايضاً، ليس من اجل اقتناء الخلاص، لكن هموا على الم

شعبه المُخْلَص. هذا الآن جزء مهم جداً من الحق الذي تمثّل بتعامل يوسف الحكيم مع اخوته. عندما جاؤوا الى مصر، كان بسبب ان الجوع قد أجبرهم. «لمَاذَا تَنْظُرُونَ بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْض؟» (تكوين ٤٢: ١) هكذا قال يعقوب الى اولاده، الذين بدوا وكأنهم عاجزين عن المبادرة. النظر الى بعضهم البعض لم يجدي نفعا، كما ان، «الأُخُ لَنْ يَفْدِيَ الإِنْسَانَ فَدَاءً، وَلاَ يُعْطِيَ الإِله كَفَّارَةً عَنْهُ» (مزمور ٤٩: ٧). هكذا ايقظهم يعقوب من الغيوبة، لكنّه لم يتوقف عند ذلك. «وَقَالَ: إِنِي قَدْ سَعْتُ أَنَّهُ سنين من الحصاد الوفير، لانوا الان يواجهون الموت جوعا، بسبب الإسراف. يا لها من صورة عن الجنس البشري! الرب يتأتى برأفة. هو طويل الروح، مع ذلك «يَأْمُرُ جَمِيعَ التَّاس فِي كُلِّ عن الجنس البشري! الرب يتأتى برأفة. هو طويل الروح، مع ذلك «يَأْمُرُ جَمِيعَ التَّاس فِي كُلِّ الاستعداد للمستقبل الجليل. لكن الاستعداد للمستقبل الجليل.

اساسها. «انْزِلُوا إِلَى هُنَاكَ وَاشْتَرُوا لَنَا مِنْ هُنَاكَ» (تكوين ٤٢: ٢). «فَنَزَلَ عَشَرَةً مِنْ إِخْوَةً يُوسُفَ لِيَشْتَرُوا قَمْحًا مِنْ مصْرَ» (اية ٣). كان هذا اعتقاد يعقوب، لكن كان عليه ان يتعلّم أن كل شي. كان له «بدون مقابل».

"«أحضر الى الهدف»، ليس هناك اي فكرة لعدم الكمل، او اشارة الى الهزيمة

## ادراك الحاجة

لاحظ اذن، أولاً، ان اخوة يوسف كانوا مُلزمين بالقدوم اليه بسبب حاجتهم الاكيدة. أبان وصولهم عرفهم يوسف، لكنهم لم يعرفوه ولم يدركوا بانه قد فهم كلامهم. تكلِّم بجفاء معهم (في النص الاصلي، «أشياء صعبة معهم»). بهذه الطريقة تم استدراجهم لقول الحقيقة عن انفسهم ولاحضار خطيئتهم الى ذاكرتهم. هل تجرأوا بالحديث فيما بينهم حول يوسف منذ ذلك اليوم الغير سار حين نفوه من حضرتهم؟ حتى قلوبهم القاسية ألم توخز من الندامة لو انهم سمحوا لافكارهم ان تمعن النظر في فعلتهم الاثيمة؟ كم كانوا بحاجة الى مراقبة كلماتهم؛ وحذرين لتفادي تجمعهم للحوار، لئلا يوقَظ بذلك شك الاب المنكسر القلب! حقًّا، ان الخطيئة لشيء مكدّر، يسلب كل السلام، ويجلب الشك والحاجة إلى الصراحة في العوائل، مسبَّباً غيمة من الحيرة تخيِّم حول الاشخاص والمجتمعات، غيمة لا يمكن ازالتها، نتيجة الجهل بالمسبب. «آڤامُكُمْ صَارَتْ فَاصْلَةً بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ إِلْهُكُمْ» (اشعياء ٥٩: ٢) هي كلمة كانت قد قيلت الى اسرائيل في يوم لاحق. واسرائيل في الوقت الحالي – كم لا يروق لهم ان يسمعوا اسم يسوع؛ كم يتحسسون ويغتاظون عند ذكر ذلك الاسم. ألمُ تكن الحال كذلك في الايام التي عقبت يوم الخمسين؟ «أَمَا أَوْصَيْنَا كُمْ وَصِيَّةً أَنْ لاَ تُعَلِّمُوا بِهذَا الاسْمِ؟ وَهَا أَنْتُمْ قَدْ مَلاَتُمُ أُورُشَليمَ بَعَليمكُمْ، وَتُريدُونَ أَنْ تَجْلبُوا عَلَيْنَا دَمَ هذَا الإِنْسَان» (اعمال ٥: ٢٨). ألم يكن الضمير حياً؟ نعم، ولو انه كان قد عاد ونام ثانية، الآ ان روح الاله كان يعمل حتى انه، في وقت لاحق، كانت هُناك جماعة كبيرة من الكهنة مطيعة الى الايمان. كذلك الحال ايضا مع اخوة يوسف. لقد تعرّضوا إلى اسئلة تحقيقية بشكل مباشر، والضمير قد اوقظ من جديد. كان ذلك هو السبب وراء حديث يوسف معهم باشياء صعبة – لكي يبكتهم على ذنب الدم؛ لان هذا ما كان في نواياهم، ان لم يكن في فعلتهم ألحقيقية.

صحوة الضمير

«وَقَالُوا بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: حَقًّا إِنَّنَا مُدْنِبُونَ إِلَى أَخِينَا الَّذِي رَأَيَّنَا ضِيقَةَ نَفْسِهِ لَمَّا اسْتَرْحَمْنَا وَلَمْ نَسْمَعْ. لِدَلِكَ جَاءَتْ عَلَيْنَا هذه الضِّيقَةُ». فَأَجَابَهُمْ رَأُوبَيْنُ قَائِلاً: ﴿أَلَمْ أُكَلِّهُمْ قَائِلاً: لاَ تَأْثُمُوا بِالْوَلَدِ، وَأَنَّتُمْ لَمْ تَسْمَعُوا؟ فَهُوَذَا دَمُهُ يُطْلَبُ»» (تكوين ٤٢: ٢١ –٢٢).

لقد تألم قلب يوسف عندما سمعهم يتّهمون بعضهم البعض ويتعذّرون، لكن الوقت لم يحن بعد للمصالحة. كان يجب جس الجرح بصورة اعمق بعد؛ كذلك الحال ايضا مع الخاطئ المستيقظ. الناموس يتكلم معه بقسوة؛ «بِالنَّامُوسِ مَعْرِفَةَ الْخَطَيَّةِ» (رومية ٣: ٢٠). «وأَمَّا النَّامُوسُ فَدَخَلَ لِكِي تَكْثُرُ الْخُطَيَّةُ» (رومية ٥: ٢٠). على اية حال، من خلال هذه «الأشياء الصعبة» يُحضر الاله الحب والحكيم الخاطئ الى نهايته. كلما كان الاحساس بالخطيئة أعمق، كأن شيئا مريعاً قد أرتكب ضد كائن رحيم، وقدوس، وبار، كلما كان التحرير عند مجيئه مباركاً اكثر.

على هذا النحو سيتعامل الآله مع اسرائيل في يوم ما في المستقبل. يجب ان يكون هناك «وَقْتُ ضِيق عَلَى يَعْقُوبَ» (ارميا ٣٠: ٧)، كل الامم ستتحالف ضدّهم، الرب نفسه سيتعامل بصرامة معهم، بسماحه ثلثين منهم ان يُقطَعوا ويموتوا. اما البقية فستجتاز من خلال النار. لكن سينظرون الى الذي طعنوه وينوحون ويكونون في مرارة. و «يَكُونُ يَنْبُوعُ مَفْتُوحًا...لِخَطِيَّةٍ وَلِلْنَجَاسَةِ» (زكريا ١٣: ١). يارب، عجّل من يوم توبة اسرائيل وردّهم.

لاحظ، اذن، ثانياً، بان الضمير قد أوقظ، وتم وضع حمل ثقيل من الذنب على قلوب الأخوة. اضافة الى ذلك، كان هناك مترجماً بين يوسف واخوته. لم يميّزوا وجهه ولا حتى كلامه، لان الوقت لم ينضج بعد للاعلان الكامل عن نفسه. هنا تشابه مع تعاملات الرب نحو من يروم ان يباركهم. الرب لديه خدّامه «المدعوين» الذين يعلنون حقه وطريق الخلاص. ربما يفسّرون الكتاب المقدس بنعمته، لكن روحه القدّوس، الذي ارسله، هو الذي يحدث شعوراً بالحاجة والعطش الى الاله الحي. النفس المستيقظة قد لا تفهم التعاملات الالحية، وربما قد تستاء منها في البداية؛ ومهما أُستعرض الانجيل بشكل جدّي وواضح من قبل مؤمن الى خاطئ مضطرب، فانه لايقدر ابداً ان

يفهم الخلاص الى أن، كما اختبر بولس، «سَرَّ الإله...أَنْ يُعْلَنَ ابْنَهُ فِيَّ» (غلاطية ١: ١٥، ١٢). كل المختارين ينبغي ان يكون لديهم هذا الاعلان الداخلي والسماوي. لاحظ، اذن، ثالثاً، بان الوقت للكشف عن نفسه الى أخوته كان معين من قبل يوسف، وليس من قبلهم.

تعاملات حكيمة مع المذنبين

لا ننسى انه طيلة هذا الوقت لم يتكلّم يوسف بشكل مباشر مع اخوته، بل من خلال مترجم، مذكّراً ذلك بالروح المعزّي (في الاصل: محامي الدفاع) الذي يعد الطريق لقبول المسيح، ويشفع (يدافع) عن أستحقاقاته في «أواني الرحمة». لم يتم التعرّف على وجهه؛ كلماته لم تُفهَم؛ ولم يكن بالامكان فحص دوافعه من قبل الاخوة الاذلاً. لقد أسي، فهم افعاله الطيّبة والرحيمة؛ حقّاً، قد اختلطت عليهم الامور بسبب المعاملة القاسية، وانما زاد هذا من عذابهم الذهني. لم يقدورا ان يقرأوا القلب الذي احترق بالمحبة نحوهم، ولا حتى الفكر الذي خطط بهذا القدر من الحكمة للمصالحة واللذي كانوا سيدركوها في الساعة المعينة.

أساساً؟ نعم، لانهم كانوا بالكامل في قبضة يوسف. كان بمقدوره ان يفعل ما يشاء؛ لم يكن هناك مفر؛ يوسف كان هو سيد الموقف وحسنا كان هكذا. ومع ذلك ان نفس الاية التي سجلت تقييد شمعون «أَمَامَ عُيُونِهِمْ»، تقول ايضا انه، «تَحَوَّلَ عَنْهُمْ وَبَكَى». انها صورة جميلة من المخلص الحنّان، الشفوق مع ذلك الحازم، الرحيم والرؤوف مع ذلك المليئ حكمة! نعم، ان مناطق الخطيئة الصحراوية ينبغي ان تُدرك قبل الاستمتاع بمحبّة قلبه. «الصرامة» كانت مصحوبة بالتصرّف الرحيم من خلال تزويدهم بالطعام الذي احتاجوه، بدون مقابل. «ثُمَّ أَمَ يُوسُفُ أَنْ تُمَلاً أَوْعِيَّهُمْ قَمَّا، وَتُوَدًّ فِضَّةُ كُلِّ وَاحِدٍ إِلَى عِدْلِهِ، وَأَنْ يُعْطَوْا زَادًا

مخاوف

«النعمة» التي أُظهرت بهذا الشكل لم تُدرك من قبل الاخوة، واكتشاف النقود في أحد الأكياس، في طريق العودة الى المتزل، لم يمنحهم السرور، أنما زاد قلقهم. «فَطَارَتْ قُلُوبُهُمْ وَارْتَعَدُوا بَعْضُهُمْ في بَعْضِ قَاتَلِيَنَ: «مَا هذَا الَّذِي صَنَعَهُ الإله بِنَا؟» (تكوين ٢٤: ٢٨). عند وصوطم الى المنزل أزدادت مخاوفهم، ووجدوا آن نقود كل واحد كانت في كيسه. لاحظ آن يوسف تعامل مع كل واحد ومع الجميع على حد سواء. بالنسبة الى الضمير الشخصي فان الشعود بالذنب كان يتعرض المضغظ في عقر داره، والجميع، بما فيهم الاب المنكسر القلب والطاعن في السن، كان يغلب عليهم الخوف. «فَلَمَّا رَأَوًا صُرَرَ فَضَيَّهُ هُمْ وَأَبُوهُمْ خَافُوا» (تكوين ٢٤: ٢٥). تأوه يعقوب المتقدم في السن وقال «صار كُلُّ هذاً عَلَيَّ» (ية ٣٦). السن وقال «صار كُلُ هذاً عَلَيَّ» (ية ٣٦). ينفن انه فقد أبنين له، فلن يخاطر بخسارة ثالث. لكن الذي كُسح (صار أعرجا) في فنيليك كان سيُسحق ثانية، من جهة مقاصده. وسبل الرب في تحقيق هذا كان في تاقص مغزونه، كان ينفن انه فقد أبنين له، فلن يخاطر بخسارة ثالث. لكن الذي كُسح (صار أعرجا) في فنيئيل كان «وكَانَ الجُوعُ شَنية! في الأرض. وحدَثَ لمَا فَرَخُوا مِنْ أَكْنُ القُومِ من المؤن، والذي لم يكن بالامكان مله ثانية الأ من مصر. والذي لم يكن بالامكان مله ثانية الاً من مصر. والذي لم يكن بالامكان مله ثانية الاً من مصر. والذي لم يكن بالامكان مله ثانية الاً من مصر. وكوانَ الجُوعُ شَدِيدًا في الأرض. وَحَدَثَ لمَا فَرُغُوا مِنْ أَكْلِ القَمْع الذي ياقول به مِنْ مِصْر. أَنْ

۲۷

لم يكن هناك عوز مادي، لكن ما فائدة النقود في المكان الذي كانوا فيه؟ ولم يدركوا ان يوسف كان قد قصد هدية مجانية. كان هناك عوز في الايمان. قليل من الطعام فقط، وكان هذا سيتم شراؤه! بالاضافة الى ذلك، كان هناك ذلك التصميم المتعنت بعدم تحقيق الشرط – «لاَ تَرَوْنَ وَجْهِي بِدُونِ أَنْ يَكُونَ أَخُوكُمْ مَعَكُمْ » (تكوين ٤٣: ٣). الخلاص هو عطيّة الاله، والذين يحصلون عليه، يحصلون عليه بالايمان، يحصلون عليه بغني، ولايمسكون حتى أعز ممتلكاتهم لو كانت ذلك دليلا على اعاقة الايمان. واي شيئ اكثر يعزّه الأنسان من بنيامينه؟ – الذي هو ذريته، استحقاقه الشخصي بحسب تخيله؟

اختيار مؤلم

كان على يعقوب ان يتخذ خياراً. اما الموت جوعاً او الخضوع الى طلب «الرجل» في مصر. الاخوة الان واقعيون. خبرتهم مع يوسف اقنعتهم بعدم جدوى محاولة رؤيته مجدداً من دون اصطحاب الخيهم الاصغر معهم. كان امرا عسيراً جداً على يعقوب ان يتخلى عن ارادته ويستسلم. كان مؤلماً تسجيل الحوار الذي دار بينه وبين اولاده، لكن كان لا بد من تحقيق الاذلال. وكيف؟ يبدو من وعد يهوذا بالضمانة كان يشكل نقطة تحوّل في هذا الجزء الحسّاس من تاريخ اسرائيل. اقصى شيء كان بامرا عشيراً جداً على يعقوب ان يتخلى عن ارادته ويستسلم. كان مؤلماً معهم. كان امرا عسيراً جداً على يعقوب ان يتخلى عن ارادته ويستسلم. كان مؤلماً من وعد يهوذا بالضمانة كان ينه كل نقطة تحوّل في هذا الجزء الحسّاس من تاريخ اسرائيل. اقصى شيء كان بامكان يهوذا عمله هو ان يجعل نفسه رهناً محتجزاً بحسب مسرّة يوسف من اجل الابقاء على بنامين حراً. ما لم يكن في حسبانه هو – هل كان يوسف سيرضى بهكذا عرض؟ عرض؟ الوحيد، الذي حقاً من يعلما ألم يألم ألم يكن في حسبانه هو – هل كان يوسف سيرضى بهكذا عرض؟ العربين على بنيامين حراً. ما لم يكن في حسبانه هو – هل كان يوسف سيرضى بهكذا عرض؟ العربين الوحيد، الذي حقابي من ألم الغيري الوحيد، الذي حقاب من الما لايكن يوسف من معلما من عاريخ عرض؟ ألم يمن ألم يكن في حسبانه هو – هل كان يوسف سيرضى بهكنا عرض؟ الما العزيز أنه كم هو الحال مختلف معه الذي «طَلَع من سبُط يَهُوذا» (عبرانيين ١٠ ٢٠). ابن الاله العزيز أنه يم ينيامين حراً. ما لم يكن في حسبانه هو – هل كان يوسف سيرضى بهذا الم منهم. وضع؟ الوحيد، الذي حقاً بهذه الخلي عن ألم ألمي منهم. لقد عاض من الوحيد، الذي حقاً بهذه الخلي عنه؟ معه، وذلك للبية كل ما تطلبه الام ممنهم. لقد وضع فلما الوحيد، الذي يكون ابدا، اي شك من جهة رضا الرب عنه، وعنا كفارة خلواياهم. ولما يكن يكون ابدا، اي شك من جهة رضا الرب عنه، وعن عملو أله لي كن مدعواً قط يكن في من من المن منهم. لقد عاش من نوان يخل مرن علي مي من علي ألم من من ألم يكن هناك قط، أول يكون ابدا، اي شك من جهة رضا الرب عنه، وعن عمله الكامل. ولى يكون ابدا، اي شك من جهة رضا الرب عنه، وعنا علي منه علي ألمال. أكن الرب يسوع قد وعد بالتنيذ، وتم مله الآله لم يكن مدعواً قط يكن خياني في أله من منه. (الجامعة ٣ عنا من راغبا، الآ انه لم يكن مدعواً قط ليكون ضمانة لبنيمي، ألم من منهي ألم ألمن مي منه مي منه مان

لنواصل تأملنا، على الاقل كان يعقوب مستعداً لان يدع بنيامين يذهب. كان هذا الشرط الوحيد المفروض، فقال يعقوب «إِنْ كَانَ هكَذَا فَافَعَلُوا هذَا: خُذُوا مِنْ أَنْفَرَ جَنَى الأَرْضِ فِي أَوْعِيَكُمْ، وَأَنْزِلُوا لِلرَّجُلِ هَدَيَّة. قَلِيلاً مِنَ الْبَلَسَان، وَقَلِيلاً مِنَ الْعَسَلِ، وَكَثيراً، وَلَاذَنَا وَفُسْتُقًا وَلَوَزًا. وَخُذُوا فَضَّةً أُخْرَى فِي أَيَادِيكُم وَ الْفَضَّة المَرْدُودَةَ فِي أَفْوَاه عدَالَكُم رُدُوها فِي أَيادِيكُم نَ سَبُوًا. وَخُذُوا أَخَاكُم وَقُومُوا ارْحِعُوا إِلَى الرَّجُلِ. وَالإله الْقَدِيرُ يُعْطِكُم رُحْمَةً أَمَامَ الرَّجُل حَتَى يُطْلِق لَكُم أَخَاكُم الآخَرَ وَبَنْيَامِينَ. وَأَنَا إِذَا عَدِمْتُ الأَوَّلاَدَ عَدِمَتُهُم.» (تكوين ٣٤: ١١ – ٢٣). يا له من خليط من مشاعر خصوع على مضض، رَغبة في الاسترضاء، رَغبة الضمير بالتخلص من الدين، عدم الثقة بالدوافع، رجاء في الرب، وخوف من الحرمان! والان من يعجز، من المؤمنين حتى، من رؤية عيوبهم الخاصة مُصوّرة في هذه الكلمات القليلة؟ احبائي الخُولون (أي كم نعن من خليط حزين في الغالب. أي رحمة هذه عندما يرانا الاله في المسيح، «مَلُوؤُونَ (أي كاملون) من خليط حزين في الغالب. أي رحمة هذه عندما يرانا الاله في المسيح، «مَلُوؤُونَ (أي كاملون) فيه» (كولوسي ٢: ١٠)، «أَنَعَمَ بِهَا عَيْنَا (أي مقبولين) في المُحْبُوب» (افسس ١: ٢).

مرة اخرى امام سيّد مصر

مرة اخرى الاخوة الان في مصر وواقفون امام يوسف. اكثر من هذا بعد انهم قد أحضروا الى بيت يوسف. مرة اخرى يستحوذ الخوف عليهم. ماذا يدور في ذهنه؟ يعتقدون بانهم يعرفون. يريد لهم السو.. كم هو شي، مربك الضمير السي،! ان هذه الافكار والكلمات لم يكن ليعبّر عنها لو لم يكن ذلك بسبب الجريمة التي لا يمكن نسيانها منذ عشرين سنة. بالاضافة الى ذلك، ما قالوا انهم لن يفعلوه قط، يفعلونه الآن طوعا. «وَسَجَدُوا لَهُ إِلَى الأَرْضِ» (تكوين ٢٣: ٢٦). «وَخَرُوا وَسَجَدُوا» (اية ٢٨). هذا ما سيكون بخصوص الأعظم من يوسف. «لِكَي تَجْشُو بِاسْم يَسُوعَ كُلُّ رُكْبَةٍ مَّى في السَّمَاء وَمَنْ عَلَى الأَرْضِ وَمَنْ تَحْت الأَرْضِ» (فيلي ٢: ١٠). وي السَّمَاء وَمَنْ عَلَى الأَرْضِ وَمَنْ تَحْت الأَرْضِ» (فيلي ٢: ١٠). نعم، المتغطرس والملحد، التفاخر الفاجر والمحارب في الانسان، المتهاونون بالسيادة و المفترون على ذوي الامجاد، الكل سوف يخُضَع تحت اقدام رب المجد.

الى الرجل الذي على بيت يوسف. الانسان في كل حين مهموم ليبرّر نفسه، ولكي يدبّر خلاصه الخاص به. كم كانوا مندهشين عندما قيل لهم «سَلاَمُّ لَكُرْ، لاَ تَخَافُوا. إِلْهُكُمْ وَإِلَهُ أَبِيكُمْ أَعْطَاكُمْ كَنْزًا فِي عِدَالِكُمْ. فِضَّتْكُمْ وَصَلَتْ إِلَيَّ» (تكوين ٤٣: ٣٣). كم كانوا سعداء أيضا عندما أُطلق اليهم شمعون. بهذا الشكل سكنت مخاوفهم! هل كانت هذه النهاية؟ كلا، لان التجربة الاكثر ألماً مازالت امامهم.

## تعاملات مميّزة

«فَأَتَى بَنُو إِسْرَائِيلَ لِيَشْتَرُوا بَيْنَ الَّذِينَ أَتَوْا، لأَنَّ الْجُوعَ كَانَ فِي أَرْضِ كَنْعَانَ» (تكوين ٤٢: ٥). نعم، بين الامم، ومع ذلك مختلفين عنهم، لانه لم يمر أحد غيرهم بهكذا تجربة ذليلة؛ ولم يأخذ المتوسَلون من الامم خبزا اكثر مما طلبوا، لانهم لم يبلغوا تلك السعادة التي أُعدَت لاولاد اسرائيل. كان الاذلال بتعيين الهي وسبيل ضروري للبركة. هكذا هو الطريق الالهي في التعامل مع الانسان. الانجيل هو «اخبار سارة»، لكنه اخبار سارة فقط الى الذين هي اخبار سارة حقاً، أي، خطاة مدركون ومثقلون بالخطيئة والذنب، عطشون الى الاله وخلاصه. «مِيَاةً بَارِدَةً لِنَفْسٍ عَطْشَانَةٍ، النُجَيرُ الطَيِّبُ منْ أَرْض بَعِدَة» (امثال ٢٥: ٢٥).

ان اخوة يوسف قد تم قهرهم، ليس من خلال ممارسة العنف ضد شخوصهم، بل من خلال حكمة تعاملاته. الضمير تم جسَّه والارادة تأثرت، ليس عنوة، بل من خلال عمل الهي عميق، وقد تحوَّلوا الى الاتجاة المقصود من قبل الرب. هكذا يعمل الروح القدس في قلوب مختاريه، من خلال قهر ثمين وجذَاب.

لقد تبددت مخاوف الاخوة عند احضارهم الى بيت يوسف من خلال وليمته السخيّة على مائدته الخاصة. حتى ان هداياه لهم، قد فاقت كثيرا تلك المُرسلة من قبل يعقوب (تكوين ٤٣: ٢٥)، «وَشَرِيُوا وَرَوُوا مَعَهُ» (ايه ٣٤). ما عسى ان يكون اسعد من هذا، وما اكثر التناقض مع المخاوف التي سبق وان استولت عليهم؟ كان وضع الجلوس المرتب بحسب العمر على المائدة مفاجأة للاخوة. «فَبُهِتَ الرِّجَالُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ» (اية ٣٣)، مع ذلك كانت اعينهم عمياء. يوسف عرفهم، كما كان في يوم لاحق عندما

الرب يسوع لم يأتمنهم على نفسه «لأنَّهُ كَانَ يَعْرِفُ الْجَمِعَ، وَلأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ مُحْتَاجًا أَنْ يَشْهَدَ أَحَدً عَن الإنْسَانِ، لأَنَّهُ عَلِمَ مَا كَانَ فِي الإِنْسَانِ» (يوحنا ٢: ٢٤، ٢٥). «يَا رَبُّ، قَدِ اخْتَبَرْتَنِي وَعَرَفْتَنِي» (مزمور ۱۳۹: ۱). وأي نبوءة بالشفقة التي لابن الاله التي شوهدت في دموع يوسف على شقيقه! «الإله يُنْعِمُ عَلَيْكَ يَا ابْنِي، وَاسْتَعْجَلَ يُوسُفُ لأَنَّ أَحْشَاءَهُ حَنَّتْ إِلَى أَخِيهِ وَطَلَبَ مَكَانًا لِيَبْكِي، فَدَخَلَ الْمُخْدَعَ وَبَكَي هُنَاكَ» (تكوين ٤٣: ٢٩، ٣٠). كل هذه الشفقة كانت قد حُجبت عن اخوته، الذين لحد هذا الوقت كانوا يرون فقط رجلاً نبيلاً ذو منزلة رفيعة، مع ذلك متواضع. آه، انه حسن، يا احبائي، ان يكون لدينا النظرة الصحيحة لجلالة مخلَّصنا المجيد، لكى يكون هناك تبجيلاً لائقاً وعميقاً في قلوبنا. والان مشهد من دموعه ومنظر شفقته المعطى من قبل آلاله سيذيب نفوسنا الى أسف يفوق كل شيء اخر. أن نظرنا اليه الذي ثقبته خطايانا، ونوحنا عليه بادراك مرير بان تعدّياتنا قد أحضرته الى الصليب، سيقودنا، كما سيقود اسرائيل في يوم ما الى «ينبوع مفتوح للخطيئة وللنجاسة». جميع تعاملات مخلصنا التي تبدو في الظاهر انها قاسية هي في الحقيقة محبَّة مترأفة، وملاءمتها المباركة سوف تُرى في ذلك اليوم عندما «سنعرف كما عُرفنا». معرفة مثل هذه قد حُفظت لاولاد يعقوب، لكن ساعة اعلانها مازالت بيد يوسف، كذلك يوم الاعلان الى نفس الشخص المختار هو بحسب علم الاله المسبق وقصده. «ثُمَّ أَمَرَ الَّذِي عَلَى بَيْته قَائلاً: ‹امْلاً عدَالَ الرِّجَال طَعَامًا حَسَبَ مَا يُطيقُونَ حُمْلَهُ، وَضَعْ فضَّةَ كُلّ وَاحِدٍ فِي فَمٍ عِدْلِهِ»» (تكوين ٤٤: ١). هكذا، مرة اخرى ليتعلُّموا ان زادهم الضروري كان هبة، بدونٌ مُقابِلٌ، مع ذلك — ليس بلا تخطيط بارع وجهد مضن. لكنهم لم يعلموا شيئًا من هذا القبيل، ولم يكن لديهم يد في تدبيره. كل شيء قد تم اعداده، وقد اخذوا عجَّانا وبغني. مُمَّلِين هكذا ارتحلوا باتجاه منزلهم، لم يكن الجميع مدركين بانهم كانوا يحملون ثُقلاً سيكون الوسيلة لزيادة حدة الشعور بالذنب الذي سبق وان شعروا به.

٢٦ الصاق الخطيئة

### الصاق الخطيئة

كيف يمكن لتصرف يوسف الغريب هذا ان ينسجم مع شخصيته القويمة؟ لماذا كان عليه اتهام اخوته بالسرقة، بناء على توجيهاته التي يواسطتها وضع كأسه الفضة في كيس بنيامين؟ السؤال لا يخلو من الأهمية، ولا ينبغي تجاهله. في اي حال من الاحوال، لا يمكن للمؤمنين ان يجعلوا هذا ذريعة لاي تصرف من قبلهم في المستقبل. ان ما نتج عن اسلوب يوسف هذا كان المصالحة التامّة مع أخوته واياه وهذه حقيقة يجب اخذها بنظر الاعتبار.

يوسف نسب الخطيئة اليهم، علماً ان السرقة بعينها لم تكن فعلتهم؛ مازالت هي نموذجا من تصرفهم السابق، الم يسلبوا والدهم كنزا اعظم بكثير — ابنه الحبيب؟

بالتأكيد، فبالرغم من الصعوبة التي نشعر بها ربما أزاء توظيف يوسف لهذه الوسائل ليجلب عليهم ذنبهم على نحو قاهر، لازال بامكاننا رؤية طيفاً خافتاً من تعاملات الاله مع الانسان. التوبة تسبق المصالحة.

لقد سُمح لاخوة يوسف بمغادرة مصر، محمّلين بقوتهم الضروري، ولم يترك واحد من عددهم. ألم يكونوا سعداء؟ ساروا بضمائر أسهل، كانت خطواتهم اكثر مرحاً وثقة، استمروا هكذا حتى جاء وقت ايقاظهم بشدة من سكينتهم الذهنية. هكذا يتعامل الآله عادة مع الذين لديه مقاصد النعمة المنجّية نحوهم. ينحنون بسبب الشعور بالذنب، يفقدون احياناً الامل. ثم شعاع من النور، لبرهة، يطرد الظلام. شيئاً من العناية الآلهية المترأفة، يمنح انتعاشاً مؤقتاً ربما من الشد المصاحب لتبكيت الخطيئة غالبا.

هذا ما حصل مع هؤلاء الاحد عشر رجلاً. «وَلَمَّا كَانُوا قَدْ خَرَجُوا مِنَ الْمَدِينَةِ وَلَمْ يَبْتَعِدُوا» (تكوين ٤٤: ٤)، يوسف ارسل الذي على بيته وراءهم، و «أَدْرَكَهُمْ» (اية ٦). الكلمات التي تكلّم بها كانت تلك التي وضعها يوسف في فمه. بالفعل، انها كانت ليوسف، ونسبت الخطيئة الى اولاد يعقوب اولئك. «قَالَ لَهُمْ هذَا الْكَلَامَ» (في الاية نفسها). والخاطئ اليوم، عندما يدركه الاله، من خلال الذي على بيته – الروح القدس – يسمع الكلمات التي تنزع منه كل السلام المؤقت الذي انعم به وتملأه بمخاوف قلقة. أليس الهنا الرؤوف حكيما في جميع تعاملاته؟ اليس من الضروري ان يعرف الخاطئ الجانب الاسوأ من شخصه كي يستطيع ان يثمّن الخلاص أكثر؟ كم

كان الاله ولازال أميناً في ملاحقة خاصته، واحضارهم للمصالحة مع نفسه! لاحظ سخط الاخوة عند الظن بهم مذنيين باقترافهم عمل جاحد الى هذا الحد، «نَسْرِقُ مِنْ بَيْتِ سَيِّدِكَ فَضَّةً أَوْ ذَهَبًا» (اية ۸). هم يعرفون ان جريمة كهذه تستحق موت وعبودية مدى الحياة (اية ۹). لاحظ، ايضاً، كيف انهم سمحوا بثقة باجراء التفتيش، لكن عندما وُجد كأس يوسف في كيس بنيامين، بدا وكأن كأس بليتهم قد طفح. هل هناك قصّة اخرى قد صُوّرت فيها عذابات ضمير مستيقظ بشكل حي الى هذا الحد؟ ألا يستطيع القارئ ان يقتفي أثر الكثير من هذا القبيل في تجربته؟ تم نفس بخطاياها، وهي حالة تنتج عن طريق عمل الروح القدس، بعيدة كل البعد عن انكار الشخص لذنبه، يشعر نفسه بانه الخاطئ الوحيد تحت الشمس. «اللهُمَّ ارْحَمْنِي، أنَا الخُاطئ» (لوقا حينها، و تبارك اسمه، لم يته ما له الاله العارئ. و عليه الرحم ينها الحفو. عندما حينها، و تبارك المه، الذا المكروب. تلك الصرخة، قد لاقت صداها وتكررت عدة الاف المرات حينها، و تبارك المه، ما ينه منه الهاري اله.

## اعتراف

وهل كان هناك في اي وقت مضى التماساً من نفس مكروبة يلامس القلب الى هذا الحد كالذي بدا من يهوذا، الذي هو الان المتحدّث باسم الجميع. «مَاذَا نَقُولُ لِسَيّدِي؟ مَاذَا تَتَكَلَّمُ ؟ وَبِمَاذَا تَتَبَرَّرُ؟ الإله قَدْ وَجَدَ إِثْمَ عَبِيدِكَ. هَا نَحْنُ عَبِدً لِسَيّدِي، نَحْنُ وَالَّذِي وُجِدَ الطَّاسُ في يَدِه جَمِيعًا» (تكوين الإله قَدْ وَجَدَ إِثْم عَبِيدِكَ. هَا نَحْنُ عَبِدً لِسَيّدِي، نَحْنُ وَالَّذِي وُجِدَ الطَّاسُ في يَدِه جَمِيعًا» (تكوين عَدَ: ١٦). لذلك كان هناك اعترافا بالذنب، مقر به على انه يعود لهم جميعاً. لكن ألا تتوقف ونفكّر به – ربّنا يسوع – الذي «قَدْ طَلَعَ مِنْ سَبْط يَهُوذَا» (عبرانيين ٢٧: ١٤) ؟ حقاً، لم يكن لديه خطيئة شخصية ليعترف مها، لكن ألَم يعترف هو بخطايانا، عزيزي القارئ، وحمل الدينونة الالهية كما لو كانوا خاصته؟ لقد نسبوا اليه، وقد صار طوعا ضامنا لنا، نحن الذين يدعونا الان اخوته (عبرانيين ٢: ١١). وكأنها مشورة يأس، لكن يوسف لم يطلب شيئاً من هذا القبيل. كان، كمثل الذي أعظم منه،

كان يعلم ما هو مزمع ان يفعله، وموقفه الحازم ادى الى المزيد من الكلمات الملتهبة بالمشاعر من نفس يهوذا عينه، متوسَّلا بان يُقبَل كضامن – واحدا بدلاً من – بنيامين. آه! كيف أنحطَّوا الى هذا القدر، ومع ذلك، وعلى نحو غريب، فان خطيئتهم الحقيقية، التي أُرتكبت منذ زمان بعيد جدا، لم يُعتَرف بها وسط كل الكلمات التي تكلَّموا بها. اقرأ بعناية حديث يهوذا، ولاحظ انه ليس هناك اي ذكر لجريمتهم الاصلية – فقط تأثيراتها (اية ٢٨). كم حقيقي هذا الشي، كأختبار! فان «اعترافا عاما» قد يُقر به، لكن هناك عزوف محزن عن تسمية الخطايا – خطايا معينة – باسمائها الصحيحة.

لو كانت حالة الغفران لتطلب منّا أن نسمّي خطايانا امام الملأ في اجتماع، كم كنا سنتردد، وكم ينبغي علينا ان نحاول السير بالتدقيق! لكن الكتاب المقدّس يقول، «إن اعْتَرَفْنَا بِخَطَايَانَا (أي الى الإله) فَهُوَ أَمِينَ وَعَادِلً، حَتَّى يَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَيُطَهِّرَنَا مِنْ كُلِّ إِثْمَ» (1 يوحنا 1: 9). كانت خطيئتهم العظيمة هي رفض يوسف، وقد أحضرها الى ذاكرتهم (تكوين ٤٥: ٤). خطيئتنا العظيمة كانت – «مُحتَقَرُ فَلَرْ نَعْتَدَ بِهِ» (اشعياء ٥٣: ٣). كم من الرحمة ان ندرك شناعة خطيئتنا، ونطلب السماح من اله غفور!

## حب يقود الى حزن بحسب مشيئة الاله

جاء الان وقت الأعلان والمصالحة الذين طالما تاق يوسف اليهما بحماس. التماس يهوذا الملتهب بالمشاعر من اجل بنيامين، والاعتراف بالذنب كانا برهانين على الانكسار الذي لطالما انتظره؛ والذي على اساسه بُنيت كل تعاملاته الحكيمة.

لكن كان هناك شيء اكثر من هذا القبيل من جهة الاخوة، وكما يمكن استخلاصه من كلمات المتحدّث عنهم، فان الاعتبار الرقيق لابيهم الطاعن في السن، والخوف من تأثير ذلك على ابيهم عند عدم السماح لاخيهم الاصغر بالعودة، كان على ما يبدو ظاهراً (تكوين ٤٤: ٣١، ٣٤). هذا اللين كان حقاً في تضاد مع سلوكهم القاسي منذ قرابة عشرين عاما؛ وهكذا هو تأثير عمل الاله بالنعمة من خلال روحه عندما يبكّت على خطيئة ويقود الى التوبة. ليس فقط يكون هناك حزن عميق، بل تغيير في الذهن والسلوك، متمثّلاً باختلاف السلوك تجاه الرب والناس كليهما. لقد تلاشي الاتكال على الذات، والكبرياء، وعدم احترام الاخرين. الخاطئ المقتنع لا يشعر نفسه فقط بانه ليس اهلاً لحضور الاله، بل ايضا لشركة المسيحيين. لو آذى اخرين، فسيكون ذلك عب، ايضا، مع انه بالحقية عليه ان يعترف بذلك، «إلَيْكَ وَحْدَكَ أَحْطَأْتُ» (مزمور ١٥: ٤). كما هو الحال مع يهوذا، الضامن المُعيّن من قبل نفسه، (تكوين ٤٤: ٣٣)، كذلك فان كلمات اية ٣٣ تذكّرنا بالواحد الذي كان ضامنا حقاً، الذي بذل نفسه «عوضاً عن» اخرين، وقد تم قبول ذبيحته. «لَيَصْعَد الْفُلاَمُ مَعَ إِخْوَتَه»، هو صدى خافت من الكلمات هذه، «قَدْ قُلْتُ لَكُرْ: إِنِي أَنَا هُوَ. فَإِنْ كُنْتُمْ تَطْلَبُونَنِي فَدَعُوا هُؤُلاً، يَذْهَبُونَ» (يوحنا ١٢ ٢). الالتماس المخلص ليهوذا اذاب قلب الاخ المحب؛ لم تكن معبّته أبداً موضع شك، لكن الاخوة لم يعرفوا شيئا عن مكنونات قلبه، عن المشاعر التي اخفاها عنهم بهكذا أتقان. وعزيزي القارئ، كم قليلة هي معرفتنا بالقلب الحب لالهنا الذي الى الابد رحمته. هو يرغب بمصالحتنا معه، كما اوره قليلة هي معرفتنا بالقلب الحب لالهنا الذي الى الابد رحمته. هو يرغب بمصالحتنا معه، كما اوره منه، كم الورئ، كم

يوسف لاخوته ان يكونوا واحد معه.

اعلان ذاتي

«فَلَمْ يَسْتَطَعْ يُوسُفُ أَنْ يَضْبِطُ نَفْسَهُ لَدَى جَمِيعِ الْوَاقَفِينَ عِنْدَهُ فَصَرَخَ: <أَخْوِجُوا كُلَّ إِنْسَانَ عَنِي». فَلَمْ يَقَفْ أَحَدُ عِنْدَهُ حِينَ عَرَّفَ يُوسُفُ إِخْوَتَهُ بَنِفْسِه. فَأَطْلَقَ صَوْتَهُ بِالْبُكَاءِ» (تكوين ٥٤: ١، ٢). لا حَظَ، ان يوسف وأخوته كانوا على انفراد، وأنه هو من عرّف بنفسه. من كان آخر باستطاعته ان يعرّف بنفسه، والذي يقدر ان يعلن الرب يسوع الى نفس مضطربه غير شخصه؟ وتكون النفس على انفراد مع الرب عندما يُعطى هكنا اعلان بالنعمة، بالرغم من وجود اخرين ربمًا على مقربة في ذلك الوقت. في يوم الخمسين، كل شخص من اولئك الثلاثة الاف تحت تبكيت الخطيئة كان موضوع عمل النعمة الفردي. كل واحد على انفراد مع الرب، الذي كان يهم بكل واحد. اخوة يوسف كانو «مذعورين» (تكوين ٥٤: ٣ في النص الاصلي) عند حضوره. الذي كانو اخوة يوسف كانو «مذعورين» (تكوين ٥٤: ٣ في النص الاصلي) عند حضوره. الذي كانو موضوع الم النعمة الفردي. كل واحد على انفراد مع الرب، الذي كان يهتم بكل واحد. يتصورون انه ميت هو حي الان. أليست هذه فكرة جليلة، بان الذي مات هو حي الى الابد؟ الموت لم يقدر ان يدركه، ولا الفير أن يمسك بجسده، بالرغم من ختمه. في يوم مايزال و يله الاب ؟ الذي كانوا

المجد. يا له من اعلان جليل ذلك الذي سيكون، مروّعاً الى الغالبية العظمى، لكن آتياً بالخلاص الى بقية الأمّة المختارة!

مصالحة

«تَقَدَّمُوا إِلَيَّ» (تكوين ٤٥: ٤) قال يوسف لاخوته المنكمشين. «تقدّموا»؛ كلمات بهيجة للدعوة والتشجيع، هكذا يحب رب النعمة ان يخاطب الخاطئ المضطرب. «فَتَقَدَّمُوا». «أَنَا يُوسُفُ أَخُوْكُمُ». هكذا عرّف الرب بشخصه لشاول الطرسوسي؛ «أَنَا يَسُوعُ الَّذِي أَنْتَ تَضْطَهِدُهُ» (اعمال ٩: ٥). لكن يوسف اضاف، «الَّذي بِعْتُمُوهُ إِلَى مصْرَ» تلك كانت خطيئتهم البارزة، الغير معترف بها من قبلهم، لكن بحاجة الى تسليط النور عليها، من اجل ان تكون المصالحة كاملة. لان أي سلام دائم كان سيكون لديهم لو بقي ذلك متوارياً في خبايا قلوبهم؟ كان سيكون لديهم لو بقي ذلك متوارياً في خبايا قلوبهم؟ نوه، كم هي الحاجة الى الاعتراف الكامل وهجر الخطيئة من اجل ان يحصل الضمير على ارتياح كامل! كم كامل هو الغفران والتطهير الذي يمنحه الاله بسبب الدم الغالي لابنه الحبيب! من خلال ذلك فقط يمكن ان يكون هناك «ضمير طاهر». في حالة يوسف واخوته، كل النعمة كانت من جهته. «وَقَبَّلَ جَمِيعَ إِخْوَتَه وَبَكَى عَلَيْهِمْ. وَبَعْدَ ذلك في حالة يوسف الخاري مناك العمال الذي يمنحه الاله بسبب الذم الغالي لابنه الحبيب! من خلال

علاقة وشركة

أن القلب المحب ليوسف لم يظهر قط بهذا النحو من الرقّة كما بدا في القصة المثيرة للمشاعر في الاعلان عن نفسه والمصالحة التي عقبت ذلك. لقد عرف الأسوأ عنهم ومع ذلك أحيا العلاقة معهم على اكمل وجه. «أنَا يُوسُفُ أَخُوكُرُ» (تكوين ٤٥: ٤). كل صفحات الماضي قد طويت ونسيت في عبارته هذه «تَقَدَّمُوا إِلَيَّ» واستخدام كلمة أخ المحبّبة. ليس بعد اجنبي، كريم، قليل الرحمة، بل اخ محب وحي. كل هذا تم تحقيقه في وعند المرموز اليه العظيم، الرب يسوع. انه هو من يقول «تعالوا» الذي كان ينبغي ان يشبه اخوته وقاسي الموت عوضا عنهم. انه هو من لا يستحي

ان يدعوهم اخوة (عبرانيين ٢: ١١، ١٧)، الذي يقول «إِنِّي أَصْعَدُ إِلَى أَبِي وَأَبِيكُمْ وَإِلَى وَالْحُكْمَ» (يوحنا ٢٠: ١٧). خطايانا جاءت به الى الصليب؛ لكن، بينما يجعلنا ندرك ضخامتها، هو لا يَعَيَّرنا بها باستمرار. هو يعزّي بلغة كالتي استخدمها يوسف. «وَالآنَ لاَ تُتَأْسَفُوا وَلاَ تَغْتَاظُوا لأَنْكُمْ بِعْتُمُونِي إِلَى هُنَا، لأَنَّهُ لاسْتِبْقَاء حَيَاة أَرْسَلَنِيَ الإِله قُدَّامَكُمْ» (تكوين ٤٥: ٥). كم تشبه هذه الكلمات تلك التي قالها بطرس؛ «هذا أَخَذَّتُمُوهُ مُسَلَّها بِمَشُورَةِ الإِله المَحْتُومَة وَعِلْمِهِ السَّابِق، وَبِأَيْدي (اعمال ٣: ١٧). (عمال ٢: ٢٣). «وَالآنَ أَيْهَا الإِلهِ الْمَحْتُومَة وَعِلْمَهِ السَّابِق، وَبِأَيْدِي أَنْهُمُ وَ وَقَتَلْتُمُوهُ» (اعمال ٣: ٢٣). «وَالآنَ أَيْهَا الإِخْوَةُ، أَنَا أَعْلَمُ أَنَّكُمُ بِجَهَالَةٍ عَمِلْتُمْ، كَا رُؤْسَاؤُ كُرْ أَيْضًا»

لكن يوسف لم يُرسل لاستبقاء الحياة عموما فحسب؛ بل من اجل اخوته بشكل خاص. «فَقَدْ أَرْسَلَنِي الإِلَه قُدَّامَكُمْ لِيَجْعَلَ لَكُمْ بَقِيَّةً فِي الأَرْضِ وَلِيَسْتَبَقِي لَكُمْ نَجَاةً عَظِيمَةً» (تكوين ٤٥: ٧). يؤكد للمرة الثالثة على الحقيقة الكريمة لقصد الاله «لَيْسَ أَنْتُمْ أَرْسَلْتُمُونِي إِلَى هُنَا بَلَ الإِلَه» (اية ٨). كم هو مبارك معرفة ان خطط الاله لا تفشل أبداً؛ وبالرغم من انه قد يستخدم ويهيمن على طرق الناس من اجل تحقيق مشيئته، الا انه لا فخر يُنسب اليهم: «ليس اتتم، بل الاله». بعد ذلك ذكرهم يوسف، «أَنْتُمْ قَصَدْتُمْ لِي شَرًا، أَمَّا الإِله فَقَصَدَ بِهِ خَيْرًا، لِكَيْ يَفْعَلَ كَمَّ الْيَوْمَ، لِيُحييَ شَعْبًا كَثِيرًا» (تكوين ٥٠: ٢٠).

«مخلّصاً» و «ربّاً»

لذلك فان يوسف كان «مُخلَّصاً»، لكنه استطرد واخبر اخوته بانه كان «سيّداً» على بيت فرعون، واوصاهم ان يقولوا هذا لابيهم. «الإله قَدْ جَعَلَنِي أَبَّا لِفِرْعَوْنَ وَسَيِّدًا لِكُلِّ بَيْتِهِ وَمُتَسَلِّطًا عَلَى كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ» (تكوين ٤٥: ٨). بهذا الاعلان الذاتي ليوسف، فانه بحسب اختبار اخوته:

> ا. الـ «ميت» يصبح حيَّ ب. الغريب المبجَّل يصبح اخاً ج. الذي كان مرة مرفوضا يصبح مُخَلِّصاً، سيَّداً، ومُعيلاً

ان كل هذا، كما يُشاهد بوضوح، يصوّر كيف اصبح الرب يسوع لشعبه المخُلَص، لكن بكم اعظم من هذا المقياس، نعم، وبلا حدود! البشارة يجب ان لا تُخفى. الاخبار السارَة ينبغى ان تُعلن. احد عشر شخصا تم احياؤه، اخوة تصالحوا، والان تم ارسالهم ومعهم رسالة تعزية الى اب طاعن في السن. يوسف، الذي اعطى الاله كل المجد على ترفيعه («الإله قَدْ جَعَلَني» تكوين ٤٥: ٨، ٩) آمن به، واستطاع ان يعلن مشيئته المختصّة بالمستقبل. كان هناك بعد لاتزال خمس سنوات من الجوع، لكن لاداعي ليعقوب وعائلته أن يقلقوا أزاء ذلك. «انزِلْ إلَيَّ. لاَ تَقفَّ...وَتَكُونَ قَرِيبًا ان ينطلقوا، على ايدًا معاهم علامة على صدق المصالحة. «وَقَبَّلَ جَمِيعَ إِخْوَتِهِ وَبَكَى عَلَيْهِمْ. ان ينطلقوا، على اية حال، اعطاهم علامة على صدق المصالحة. «وَقَبَّلَ جَمِيعَ إِخْوَتِهِ وَبَكَى عَلَيْهِمْ. وَبَعْدَ ذَلِكَ تَكَلَّمُ إِخْوَتُهُ مَعَهُ» (اية 10).

كُم كانت الدعوة حافلة ومزكّاة ايضاً من قبل فرعون وحاشيته! «وَلاَ تَحْزَنْ عُيُونَكُمْ عَلَى أَثَاقِكُمْ، لأَنَّ خَيَرَاتِ جَمِيعِ أَرْضِ مصْرَ لَكُمْ» (اية ٢٠). لكن اية خيرات غير فانية تلك التي هي للمؤمن في ربّنا المجيد! «فَإِنَّ كُلَّ شَيْءٍ لَكُمْ...أَتَتُم فَلَلْسَبِح، وَالْمَسِيحُ للإله» (١ كورنثوس ٣: ٢١، ٢٣). «فَيَمْلاً إِلَى كُلَّ احْتِيَاجِكُمْ بِحَسَبِ غنَاهُ في الْمَجْد في الْمَسِيح يَسُوعَ» (فيليي ٤: ١٩). ثم كانتُ هناك مؤونة للرحلة الى أرض كنعان ورَجوع عائلة يوسف باكلها الى مصر، التي شملت مُم كانتُ هناك مؤونة للرحلة الى أرض كرات للنقل، كل ذلك بسبب بصيرة يوسف الحُبة، الذي سعادته لم تكن لتكتمل الآ بمجي، ابيه الحبيب. «ثُمَّ صَرَفَ إِخُوتَهُ فَانْطَلَقُوا، وَقَالَ لَهُمْ: ‹لاَ تَتَغَاضَبُوا في الطَّرِيقِ»» (تكوين ٥٤: ٢٤). الم تكن تلك

نصيحة حكيمة، وألسنا نحتاج نحن اليوم الى مثل هذَّا النصّح؟

# حاملو الاخبار السارة

نحن نقترب من نهاية تأملنا لحياة وخدمة خادم الرب هذا. لقد رأينا في معاناته، واتضاعه، وتساميه، كيف انه ليس مثالاً يحتذى به من قبل اولاد الاله فحسب، بل نمطاً كاملاً وعلى نحو جدير بالملاحظة، لابن الاله الحبيب، الرب يسوع المسيح. المصالحة مع اخوته، ابتداءً مع شخصه، تقود الى اجتماع مع ابيه الحبيب، الذي استطاع ان يعيله لبقيَّة حياته، والذي حصل على بركته لنفسه ولاولاده قبل ان «يرقد» يعقوب. في تلك الرحلة الاخيرة الى كنعان، حمل الاخوة زاداً يوفرة عند ذهابهم الى هناك، وعند رجوعهم مع ابيهم واهل بيتهم الى مصر. كله بسبب مؤونة يوسف. لم يكن لديهم أي يد في ذلك. كانوا فقط مستقبلين للبركة، وحاملين للبركة والاخبار السارَة الى ارضهم، او بالحري، ارض غربتهم. كان بمقدورهم ان يتحدَثوا من خلال تجربتهم عن:

> ا. يوسف الحي ب. يوسف القادر والعازم على تسديد كل احتياجاتهم الأرضية ج. ان يأتوا بدليل عن هذه الحقائق الى أبيهم الكبير في السن

وأي تجربة عن مُخلَص حي وسام لديه القارئ بعدما سبق وان رذله ورفضه؟ اذا كانت المصالحة مع الاله من خلال عمله الكامل على الصليب معروفة، من خلال العمل العميق للروح القدس، فانه لامتياز ايضا ان يعرفه على انه قادر ان يلبي كل احتياج، ويكمل حتى نهاية غربته. فضلاً عن ذلك، انها لبهجه له بان يتحدّث عن هكذا مخلص الى الاخرين. ياترى كيف تبادل اخوة يوسف الحديث في طريق عودتهم؟ بمن استطاعوا ان يتحدّثوا غير يوسف؟ لقد حملوا معهم كثيرا من علامات محبّته، لكن اياه عرفوه شخصيا بشكل جديد، وعن شخصه كانوا مُلتهبين في الحديث عندما رجعوا ثانية الى يعقوب.

الترحيب بالأخبار السارة

وكيف تلقى يعقوب الرسالة؟ «فَصَعِدُوا مِنْ مِصْرَ وَجَاءُوا إِلَى أَرْضِ كَنْعَانَ، إِلَى يَعْقُوبَ أَبِيهِمْ. وَأَخْبَرُوهُ قَاتِلِينَ: ‹يُوسُفُ حَيُّ بَعْدُ، وَهُوَ مُتَسَلِّطٌ عَلَى كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ. فَجَمَدَ قَلْبُهُ لأَنَّهُ لَمْ يُصَدِّقُهُمْ» (تكوين ٤٥: ٢٥، ٢٦). هكذا كان تفاعله مع الخبر الذي أُذيع له فجأةً. لكنه أنتعش، وكيف؟ «ثُمَّ كَلَمُوهُ بِكُلِّ كَلاَم يُوسُفَ الَّذِي كَلَمُهُمْ بِهِ، وَأَبْصَرَ الْعَجَلاَتِ الَّتِي أَرْسَلَهَا يُوسُفُ فَعَاشَتْ رُوحُ يَعْقُوبَ أَبِيهِمْ. فَقَالَ إِسْرَائِيلُ: <كَفَى؟ يُوسُفُ ابْنِي حَيَّ بَعْدُ. أَذْهَبُ وَأَرَاهُ قَبْلَ أَنْ أَمُوتَ»» (اية ٢٢، ٢٨).

۳٩

ألا يذكرنا ذلك بسرد الاحداث في لوقا ٢٤؟ قلبان ضعيفان كانا قد انتعشا بسبب كلمات المُخلّص المُقام، وبسبب رؤية من كسر الخبز لهم، رمزاً مباركاً للاعالة من خلاله. قلبان ملتهبان بشّرا بالاخبار السارة لرب مقام. لاحظ، انه قلب يعقوب الذي جمد، لكنه اسرائيل من قال، «كفى!». عدم الايمان كان من نصيب الطبيعة القديمة. الايمان يعود الى الجديدة. لم يكن الامر مجرّد، «أَذْهَبُ»، بل «أَذْهَبُ وَأَرَاهُ». وهل لدينا هذا التوق لرؤية ربّنا؟ هل بامكانا ان نقول، «أريد ان اذهب وأراه»؟

لقد تشجّع يعقوب اكثر برؤيا في الليل، حينما كلمه الرب وأمره، «لاَ تَخَفَّ مِنَ الَّنُزُولِ إِلَى مِصْرَ» (تكوين ٤٦: ٣)، قام ونزل الى مصر مع كل نسله، ستة وستون شخصاً. «فَشَدَّ يُوسُفُ مَرْكَبَتُهُ وَصَعِدَ لاسْتِقْبَال إِسْرَائِيلَ أَبِه إِلَى جَاسَانَ. وَلَمَّا ظَهَرَ لَهُ وَقَعَ عَلَى عُنُقه وَبَكَى عَلَى عُنُقهِ زَمَانًا» (اية (٢٩). هذا المشهد المؤثر مرة اخرى يوضّح رقة يوسف. كان لديه قلباً محبًا، لكن اكثر بالحري هي محبّة ورقة ربّنا يسوع المسيح!

«فَقَالَ إِسْرَائِيلُ لِيُوسُفَ: ﴿أَمُوتُ الآنَ بَعْدَ مَا رَأَيْتُ وَجْهَكَ أَنَّكَ حَيُّ بَعْدُ» (اية ٣٠، انظر ايضا ٤٥: ٢٦، ٢٨). هكذا كان التأكيد على الحياة! تذكر كلمات الرب يسوع، «أَنَا هُوَ...الحَيَّ. وَكُنْتُ مَيْتًا، وَهَا أَنَا حَيُّ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ! آمِينَ» (رؤيا 1: ١٧، ١٨).

عودة الى اخوة يوسف، نقرأ بان فرعون تكلّم معه، وليس معهم. وانه من اجله قال الملك «أَرْضُ مِصْرَ قُدَّامَكَ. فِي أَفْضَلِ الأَرْضِ أَسْكِنْ أَبَاكَ وَإِخْوَتَكَ» (تكوين ٤٧: ٦، لاحظ ايضا ٤٥: ١٨–٢٠). وألسنا نحن مباركين بسبب الرب يسوع؟ نعم، «بَارَكَنَا بِكُلِّ بَرَكَةٍ رُوحِيَّةٍ فِي السَّمَاوِيَّاتِ فِي الْمُصِيحِ» (افسس 1: ٣)؟ بدونه نحن لا نملك شيئاً.

# الكل بالنعمة

كله كان من لدن يوسف، بعد الاله، ذلك ان اولاد اسرائيل قد استبقيوا أحياء في زمن الجوع. لم يكن لديهم الحق في سخائه، لأنهم من خلال رفضهم الأثيم، خسروا اي مطالبة بلطفه وأحسانه. كانت تصرفاته من جهتهم، قبل المصالحة، قد اظهرت ما كان يستحقونه حقاً، سجن (شمعون)، الصاق الخطيئة اليهم، الاصرار على رؤية الاخ الأصغر، عدم الاكتراث (بشكل ظاهري) الى عذابات ذهنهم وضميرهم، كان كل ما يستحقّونه. وهذه هي الحال ايضاً مع المخلوق من جهة علاقته بالاله. المسيح كان «مُحتَقَرَّ فَلَمْ نَعْتَدَ بِهِ» (اشعيا، ٥٣: ٣). أليس ذلك كافياً لعدم نيل رضا الاله الابدي؟ لكن كل شخص لديه خطايا متراكمة، وقمة الخطايا هي «الَّذِي لاَ يُؤْمِنُ»، «لأنَّهُ لَمْ يُؤْمِنُ بِاسْمِ ابْنِ الإِله الوَحِيدِ» (يوحنا ٣: ١٨). من ذاتنا نحن لا نملك شيئاً غير القصور وعدم وبرغم القسوة مع اخوة يوسف، الآ انهم حصلوا على عطايا بعمة خالصة. لم يكن مُلزما بان يطعمهم، مع ذلك اعطاهم طعاما وفيراً، وكان ذلك مجاناً. والان بعد ان المصالحة، يعطيهم حلل ثياب، وزاداً وفيراً للطريق، وهو الشي، عينه الذي يصنعه الرب يسوع مع الخاطئ الراجع والتائب (انظر لوقا ١٥: ١١–٣٣). بالاضافة الى ذلك اعطاهم

مسكناً، «فِي أَفْضَلِ الأَرْضِ» (تكوين ٤٧: ١١). «وَعَالَ يُوسُفُ أَبَاهُ وَإِخْوَتَهُ وَكُلَّ بَيْتِ أَبِهِ بِطَعَامٍ عَلَى حَسَبِ الأَوْلاَدِ (في النص الاصلي على حسب الصغار)» (اية ١٢).

# نمط من الكنيسة

وبهذا تم توفير الخبز والسكن بشكل تام ومجاني للعائلة المختارة. يا لها من صورة لكنيسة المسيح، والكنيسة المحليّة ايضاً! انها مؤلّفة من اشخاص مخلّصين، مصالحين، متكلين على المسيح فقط، الذي لا يستحي ان يدعوهم اخوة (عبرانيين ٢: ١١). فهم عائلة والمحفل هو مسكنهم الحقيقي. هم «رعاة» – ليسوا عظماء الارض، وبالرغم من أن كل راعي غنم ربمًا يعتبر «رِجْسٌ لِلْمِصْرِيَينَ» (تكوين 23: ٣٤)، فهم احباء الى «يوسف» الحقيقي، يسوع ربّهم، الذي ختم عليهم بقبلة المصالحة، الذي يبتم بهم، نعم، الذي اناط بهم ايضا مسؤولية صاحب الفندق (لوقا ١٠: ٣٥) – الروح القدس لاحظ ايضا، انه في تكوين ٤٦، تم تسجيل كل اسمائهم بعناية، لبيان اهتمام الاله بشعبه، الذي اسماؤهم مكتوبة في الدي المحمام. في خضم هذا المشهد لسلام مبهج وعائلة مبتهجة، قد نبتغي ان ننصرف منهم، ولكن ما بقي ان نلاحظه هو كيف تعامل يوسف مع اولئك الذين لم يكونوا من عائلته.

۳۷ نمط من المَلْك الألفى

نمط من المُلْك الألفي

لو اعتبرنا الاحوال التي في ارض جاسان كرمز لبركات الملك الألفي، وربما هي كذلك، طالما انها عقبت مصالحة اسرائيل بسلام وشركة مع من كان زماناً مرفوضاً، قد نرى ايضا نمطاً من تعاملات الرب مع «الشعوب». قد تمت تغذية، وأعالة، واستبقاء المصريين، لكن ليس على اساس «النعمة». قد دفعوا ثمن كل ما نالوه، من نقودهم، مواشيهم، حقولهم، واشخاصهم. لذلك صاروا مُلكاً كاملا ليوسف تحت فرعون. كذلك الامر عندما يكون اسرائيل مرة اخرى في أرضه، كشعب مُخلّص، والرب يسوع يحكمه، سوف تحصل الامم على البركة ايضاً، لكنهم سيكونون بالكامل ملكاً ليسوع، رب المجد (مزمور ۲). ان ترتيب تعاملات الاله على يد يوسف تنذر بشكل واضح عن تعاملاته عن طريق وساطة ابنه.

١٩. لقد تبارك المصريون (الامم) اولاً، كشعب حر، من خلال يوسف
٣٠. لقد أُحضر اولاد اسرائيل الى غنى البركة والسلام، من خلال المصالحة مع يوسف
٣٠. لقد استفاد المصريون (الامم)، من خلال يوسف، لكن ليس بعد كشعب حر

يمكننا ان نقتفي اثر الخطة الالهية الموحى بها بالنبوءة في الكتاب المقدّس على طول الخطوط العريضة هذه، لكل من اسرائيل والامم، منذ رفض الرب يسوع. الكنيسة مؤلفة بشكل اساسي من امم مُخلّصين، الذين من أجلهم لا يُسمح لدينونة العالم ان تأتي. عندما تُختطف الكنيسة، عندئد اسرائيل سوف «تولد من جديد»، وسوف يسود السلام في كل بقاع الارض، والشعوب سوف تُعاقب من خلال دينونات الاله.

أفكار ختامية

دعونا نختتم هذا التأمل عن حياة يوسف ببعض الافكار حول البركات المُعلنة – من قبل يعقوب في تكوين ٤٩، ومن قبَل موسى في ثنية ٣٣. يوسف كان «نَذير (مفروز عن) إِخْوَتَه» (تكوين ٤٩: ٢٦)، كان «مكروهاً»، «م مياً عليه» (تكوين ٤٩: ٢٣، ٢٦، ثنية ٣٣: ١٦)، ومَع ذلك كان «مُشْمِراً»، «تُحْشُنُ شَجَرَة مُشْمِرَة عَلَى عَيْن» (تكوين ٢٩: ٢٣). تحصل الشجرة على البركة من خلال المياه، ويوسف قد شرب من عين زاد عجة الاله. من هنا جاءت اتماره. «أَعْصَانُ قَد ارْتَمَعَتْ فَوْقَ حَائِظ » (الاية نفسها)، حتى ان اولئك الذين في من هنا جاءت اتماره. «أُعْصَانُ قَد ارْتَمَعَتْ فَوْقَ حَائِظ » (الاية نفسها)، حتى ان اولئك الذين في الطرف الاخر قدروا ان يروا ويتناولوا الثمر. الرب يسوع هو الواحد المشعر (مزمور 1). «تَقَضَ كائطَ السِيَاج المُتَوَسَّطَ» (افسس ٢: ١٤) لكي يكون الامم واليود مباركين فيه. لقد وردت كلمة «يبارك» او «يركات» ستة مرات في تكوين ٤٩، كان لايه «عبداً». كانت له «يَدَيْ عَزيز يَعَقُوبَ» (تكوين ٤٩: ٢٤)، وهن السَّكن في العَلَيَقَة» (ثنينة ٣٣: ٢٦). (تكوين ٤٩: ٢٤)، و «ورضَ السَّكن في العَلَيَقَة» (ثنينة ٣٣: ٢٦). الكل يتحدث عنه، الذي هو متقدّماً في كل شي،، الذي تالم ودخل الى مجده (لوقا ٢٢، ٢٢). الذي حقرين ماركين «بكُل بَرْكَات، كان «قرياً»، كان الديه «عبداً». كانت له هيدَيْ عزيز يتعقُوبَ» هناك يقدر عنه، الذي هو متقدّماً في كل شي،، الذي تألم ودخل الى معده (لوقا ٢٢، ٢٢). (تكوين ماركين «بكُل بَرْكَات، كان «قرياً»، كان الديه (الاس ١٠ ٢٠).

أي. ك.

الخاتمة